# تأليف: محمد بن ابراهيم صَـدُ رالدّ بن الشّيرٰازي



بانعليق وتصحيح وَمفدّمه: سيد جلال الدين آشتياني



## سهرساله از:

Mulla Sadra, Muhemmad ibn H. 1641 H. 1641 L. 1641 L. 1641

المائن المالعات المائد

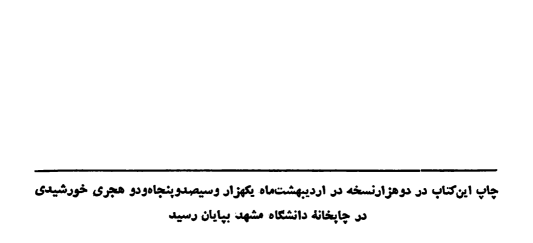
نُولِينَا بِهَا إِلَّالِهِ إِلَّالِهِ إِلَّالِهِ إِلَّالِهِ إِلَّالِهِ إِلَّالِهِ إِلَّالِهِ إِلَّالِهِ إِلَّال فيستنابها إلى إلى المائيلية المائية ا

اَجْرَا الْمِرْمَ الْمُرْالِيْلِ الْمُرْالِلِينَ الْمُرْمِينِ الْمُرْمِينِ الْمُرْمِينِ الْمُرْمِينِ

الغالية فيضج في مَقِدِيم

سِنَيْنَ خَلِانًا لَهُ السِّنْفِيانِيَ





### بسمه تعالى

از فیلسوف متأله ، علامهٔ محقق، بقول فلاسفهٔ قدیم عقل حادی عشر، صدرالدین محمدبن ابراهیم شیرازی (۹۷۹-۱۰۰ ه.ق.) معروف به ملا صدرا ویا صدرالمتألهین آثار بسیاری بجا مانده که هریك بحق از نفیس ترین وگرانبهاترین آثار فلسفی و علمی قرون اخیر اسلامی است.

تبحر عمیق و آگاهی وسیع ملاصدرا از مکاتب مختلف فلسفی و احاطهٔ کم نظیری که برمباحث حکمی دارد، باو مجال آنرا داده که میان این مشارب گوناگون مزجی والتقاطی نماید و در عین حال مکتب خاصی پدید آورد. ولی همین مزج و درهم آمیختن شیوههای گوناگون فلسفی، کار نناسائی آثار اورا دشوار ساخته است بخصوص که امتزاج مشاء واشراق، عرفاق واستدلال، ذوق وبرهان که حاکی از احاطه و تسلط اوبراین مباحث است بنوبهٔ خود موجب پیدایش مشربی خاص گشته و درك و فهمش بناچار احاطهٔ کامل بهردو حکمت را بنحو عمیق و وسیعی لازم دارد.

او بهخق برمسند داوری میان عرفان و برهان، حکمت وتصوف، ذوق وبحث، تفکر وتحقیق ، توفیق بین اصول و قواعد شرع ونقل، و بالاخره اشراق ومشاء نشسته وحکومتی بعدل وانصاف میکند .

او متفکری است مبتکر، اندیشمندی است حکیم، عارفی است فیلسوف

که حتی دراشراقات رمزی و تجلیات اختصاری ِ او هم فراوان ذوق و مطلب نهفته است .

سبك فلسفهٔ ملاصدرا در میان دومشرب ِ حکمی وعرفانی و تلفیق میان این دومسلك، تبحری باو داده که برغوامض ومشکلات فن در هردو مکتب باسانی فایق آید . همچنانکه مشکلات شفای شیخالرئیس بیاری ِ او حلشد، مبانی شیخاشراق نیز بدست او تکمیل و تتمیم یافت .

اثری که او بر فلسفهٔ بعد خود بجانهاد ، سخت سنگین وپر جلال بود . و البته این تأثیر منحصر بفلسفهٔ نبود، چنانکه درعلوم نقلی نیز همان اثر را دارد وبالنتیجه هنوز حوزههای علمی، بدون بحث کنابهای او بیرونق و کم جلایند .

درمیانمتفکران ودانشمندان زمان ما ، آقای سیدجلالالدین آشتیانی استاد دانشکدهٔ الهیات ومعارف اسلامی مشهد ، سالهاست که دراین بحر زخار غوطه میزنند و هربار در کی ثمین وگوهری نایاب هدیهٔ دانشمندان میدارند. ایشان با وارستگی و فراغتی کم نظیر اشتفالی دائمی باین کاردارند وماهرروز شاهداثر تازهای ازایشانهستیم، جز کتابهای متعددازایشان که از طرفسازمانها ومؤسسات مختلف بزیور طبع آراسته گردیده، درهمین سال منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران از طرف قسمت ایرانشناسی انستیتو ایران و فرانسه وبیاری این دانشکده از چاپ در آمد. گذشته از آن ، شواهد الربوبیه ومظاهر الإلهیه را از ملاصدرا دانشگاه مشهد بچاپ رسانده ورساله نوریه در عالم مثال از بهائی لاهیجی بامقدمهٔ ممتع ایشان ضمن مجلهٔ دانشکده و جداگانه در همین امسال بطبع رسید و اینک ۳ رسالهٔ دیگر از ملاصدرا برتیب زیر بامقدمهٔ محققانهٔ ایشان عرضه میگردد .

1- مسائل القدسيه كهبنظر معظم له همان «حكمت متعاليه» ملاصدرا

است که درشواهد بآن اشارهشده ویکی ازنفیسترین آثار ملاصدراست . دراین رساله از اول امور عامه تاآخر مبحث وجود ذهنی بطور متوسط شرح می بابد .

۲ – متشابهات القرآن که گرچه شامل همهٔ مباحث نیست اما بنوبهٔ خود اثری محققانه است و چنانکه گذشت ملاصدرا در علوم نقلی هم، بخصوص علم تفسیر و حدیث یکی از اساتید بزرگ عصر خود بشمار میرود وبابحثی مستوفی و تتبتّعی دقیق که درمقدمه شده و تفسیر و تأویل، محکم و متشابه، حجیت ظواهر کتاب، قراآت و هفت حرف درآن مورد بحث قرارگرفته ، این رساله هم صورتی کاملتر یافته است .

۳ اجوبة المسائل: جواب سؤالهای یکی ازشاگردان و یا دوستان مدر المتألی هین است که تاکنون جزء آثار او بحساب نیامده بود. در این رساله به علت غائی پاسخ داده می شود. مسائلی فلسفی چون اختیار در مبدء وجود ونفی عبث از افعال الهی و امثال آن مطرح شده و در آن باره تحقیق میشود.

برای دانشکدهٔ الهیات ومعارفاسلامی مشهد جای بسیارخوشوقتی است که دراین سالهای فرخنده ومبارك اینچنین آثار گرانبهائی را درجزء انتشارات خود دارد و امیدواراست که راه درازی که درپیشاست بتوفیق الهی به بهترین وجهی پیموده شود.

محمود راميار

سريرست دانشكدة الهيات ومعارف اسلامي مشهد



رسالهٔ حاضر «المسائل القدسيَّة» يكى از آثار مهم صدر المتألهين است كه اغلب ترجمه نويسان اين اثررا جزء آثار ملاصدرا ذكر ننموده اند وبعضى نيز آنرا از آثار مشكوك فيلسوف شير ازى دانسته اند.

حقیر روی عبارتی که درکتاب «الشواهد» موجوداست یقینداشک کهملاصدرا اثری بنام «الحکمةالمتعالیه» داردکه دردسترسما نیست ولی طالب وجود آن بود .

عبارتی که درکتاب شواهد موجوداست ومیرساند که ملا صدرا کتابی دارد که برزخ بین آثار مفصل ومبسوط و آثار مختصر و موجز اوست این عبارتست:

« و اعلم ان لهذه المسألة على هذا الوجه الذى ادر كه الراسخون فى الحكمة مدخلا عظيما فى تحقيق المعادين الجسمانى والروحانى وكثير من المقاصد الإيمانية ولهذا بسطنا القول فيها فى الاسفار الأربعة بسطا كثيرا ثم فى الحكمة المتعالية بسطا متوسطا واقتصرنا هاهنا على هذا القدر اذفيه كيفاية للمستبصر » .

صدرالدین شیرازی درکتاب «المساءلالقدسیة» مکرر به اسفار و سایر کتب خود اشاره و تصریح نمودهاست و چون این کتاب نسبت به «اسفار» مختصر و نسبت به سایر کتب او مفصل است و مسألهٔ وجود

١- كتاب الشواهد ط دانشگاه مشهد ص ٣٤ مبحث وجود ذهني .

ذهنی را بنحو کامل تحقیق فرموده است معلوم میشود که مراد او ازعبارت شواهد (ثم فی الحکمة المتعالیة بسطا متوسطا ... » بدون شبهه همین کتابست واگر مؤلف موفق به اتمام این تألیف میشد از جمیع کتب او بهتر و مرتب تر میبود. کتاب حکمت متعالیهٔ آخوند مشتمل است بر آراء وعقاید خاصه خود او از قرار نگارش مؤلف این اثر منیف جهت ابراز عقائد و آراء اختصاصی مصنف نوشته شده است .

این کتاب مشتمل است بر مباحث امور عامه: موضوع علم حکمت و فلسفهٔ اعلی و مباحث وجود وملحقات آن ومسألهٔ وجود ذهنی و ظهور ظلی حقایق وجودیه درمواطن ادراك ومشهد علم ونقل اقوال و آراء وعقاید وتقریر مشكلات این مبحث و تحریر طرق حل مشكلات و ازاحهٔ شبهات و اجوبه از نقوض و ایسرادات غیر قابل انحلال بسبك حکمت مشهور و بالأخره حل جمیع شكوك و ایرادات بسبك وطریقهٔ انیقه مولف علامه و فیلسوف اعظم صدرالصدور و بدرالبدور «رضی الله عنه» كه:

1 مدتها حقیر درعبارت شواهد فکر می کرد ، و راه بجایی نمی برد. گاهی عبارت مذکور را چنین معنا می نمودم: که ما (ملاصدرا) در اسفار که مباحث فلسفی را بسپك وطریق متعدد ومشارب مختلف تحریر می نمائیم این مسأله را مفصل ، گاهی بسبك وطریق مشاء و حکمت مشهور تحقیق می نمائیم و از عویصات و احیانا از شکوك واردهٔ دروجود ذهنی وظهور ظلی بطریق مشهور جواب میدهیم در حالتی که سالکان این مسلك (حکمت بحثی) خود از جواب این شکوك عاجز مانده اند ودر حکمت متعالیه یعنی حکمت و فلسفهٔ مختار خودم که فلسفهٔ جامع بین نظر وشهود و بحث و کشف باشد بطور متوسط و برزخ بین تفصیل و اجمال بحث نموده ایم ودر کتاب شواهد بطور مختصر در این مبحث و ارد شده ایم .

ولى اين قبيل از توجيهات كه اغلب اساتيد ومحشين مرتكب آن شده اند با صريح عبارات مؤلف سازش ندارد بعداز پيداشدن اين اثر عظيم معلوم شد كه راه افسانه پيموديم و غفلت از اين اثر وعدم برخورد بآن همه را باشتباه انداخته است .

دل چو از پیر خرد حل معانی می کرد

### عشق مى گفت بشرح آنچه برومشكل بود

درك آثار وكتب آخوند ملاصدرا ازآنجهت مشكل تر از جميع كتب فلسفى وعرفانيست كهمبتنى برآگاهى واطلاع ازطرق مختلف فلسفى است مهم ترین مباحث عرفانی درمطاوی فصول اسفار گنجانیده شده

است وچون مؤلف مباحث کشفی و ذوقی را بسبك و طریق برهان و نظر تحریر مینماید ارکان مهم حکمت متعالیهٔ اورا افکار و آرای مستدل و مبرهن تشکیل میدهد. عرفان و تصوف ابن عربی و عقاید و آرای حکمای مشایی شیخ رئیس و اتباعاو تشکیل می دهد و آنچه را که خود از طریق بحث و برهان و یا از راه کشف و عیان بدست آورده است بسبك اهل بحث مبرهن ساخته

۱- آخوند ملاعلی نوری وملااسمعیل اصفهانی درب کوشکی و آخوند ملاآقا قزوینی و حاج ملاهادی سبزواری و آقاعلی حکیم بمبانی فلسفی و افکار حکمی ملاصدرا احاطهٔ عجیبی دارند. ملاعلی نوری از کسانی است که برخی معتقد بودند بمبانی موجود در کتب ملاصدرا آشنایی و مهارت خاصی داشته است . و بعضی اورا در مباحث موجود در کتابهای ملاصدرا و مبانی صدرالحکمااز بعضی جهات بر اوتر جیحداده اند .

معروف است که آفاعلی مدرس کرارا فرموده اند: من در بین اساتید بزرگ کمتر کسی را سراغ دارم که تسلط کامل بمبانی آخوند داشته باشد ، ایشان آخوند ملاآقا را در این جهت بردیگران ترجیح میدادند و شخص آفاعلی از کسانی است که صلاحیت این کاررا داشته اند .

مرحوم آقامیرشهابالدین نیریزی شیرازی دربین اساتید طبقهٔاول بعداز آقاعلی وآقا محمدرضا دراینجهت شهرت دارد. استاد اعظم جنابآقای عصار (دامظله) از آقامیرزا هاشم اشکوری نقل کردند که گمان ندارم آقامیر در احاطه بکلمات ملاصدرا و تبحر در کتب او دست کمی ازمؤلف این آثار داشتهباشد مسألهٔ تخصص در تدریس اسفار بسیار بااهمیتاست، در بین اساتید سیدناالاستادالشریف الحکیم القدیس سیدالفقهاء والحکماء آقامیرزا ابوالحسن قزوینی «مدظله» مهارت بینظیری در تدریس اسفار دارند حقیر اکثر عویصات و مشکلات این کتاب را ازآنحضرت استفاده نمود .

است ودرمقام حکومت بین طرفداران اشراق، طالبان حکمت ذوقی و کشفی و بین اتباع اهل نظر و فلسفهٔ مشایی چنان راه اعتدال را پیموده است که باندازهٔ یك سرمو هم درمقام حکومت انحراف از خود نشان نمیدهد .

آخوند ملاصدرا با تأنی و حوصانه تام شعب فلسفی و عرفانی و انواع واقسام حکمت اعم از ذوقی و بحثی را مطالعه نموده است و بعداز تبحر بی نظیر در افکار و آراء علمی ومطالعهٔ کامل در شعب کلامی به تألیف و تدوین کتب ورسائل خود پرداخته اند و آنهمه احاطه ؛ احاطه بی منقطع النظیر اورا از تفکر و تحقیق و تدقیق در معضلات مانع نشده است بااین که به ندرت بین تنبع و تحقیق وبین تبحر وابراز آراء مستقل جمع میشود.

ملاصدرا از شیخ اشراق «شیخ اتباع اشراق مؤسس حکمت ِ ذوقی در دورهٔ اسلامی» بعظمت یادمی نماید و با نجناب به دیده احترام می نگرد. نسبت به شیخ رئیس «شیخ اتباع مشاء و بزرگترین مؤلف در حکمت نظری و بحق عظیم ترین حکیم در ادوار اسلامی» خاضع و خاشع است .

در بین متصدیان طرق معرفت بشیخ اکبر بانظرِ اعجاب مینگرد ودرمباحث مربوط به توحید ودرمسائل مربوط به معرفت نفس انسانی بخصوص مباحث مربوط به نشئات انسانی بعداز موت اورا رجل فرید میداند .

با همهٔ اینها استقلال فکری خودرا درجمیع مقامات و مراتب \_ از مقامات تبتشل تا فنا ؛ پایه ، پایه تا باقلیم خدا \_ حفظ نمودهاست و این خصیصه وروحیه درادوار تاریخ حکمت ومعرفت و فلسفه و ... از مختصات این حکیم عظیم الشأن است که:

« هزاد نقد ببازاد کائنات آرند یکیبسکهٔ صاحب عیار ما نرسد »

برخی از غیر اهل تحقیق و تدقیق خیال کرده اند که آثار ملاصدرا

مشتملست بر افکار فیلسوفان وعرفای قبالزاو و جان کلام آنکه این فیلسوف آنچه دارد ازدیگرانست و نعوذ بالله عادت او این بودهاست که آرای دیگرانرا بدون ذکرمأخذ نقل کند و باسم خود مثلاً قالب نماید ، بعضی دیگر نیز گفتهاند: وقتی میتوان دربارهٔ این حکیم قضاوت کامل و صحیح نمود که همه کتب ورسائلی که مورداستفادهٔ او قرار گرفتهاست پیدا شود بعضیها نیز موارد سرقت اورا نشانداده اند برخی از جاهلان مفرور کتباورا درسادگی نظیر کتابهای رموز حمزه و امیرارسلان و دانستهاند

اگر کسی بحواشی و تعلیقات آخوند ملاصدرا برکتاب شفای شیخ رئیس مراجعه نماید و درصدد فهم مشکلات شفا برآید خواهدفهمید که کلید فهم شفا دست ملاصدرا بودهاست مواضع مشکلشفارا چنانماهرانه بیان مینماید و باندازه بی درفهم رموز فلسفهٔ مشاء مستقیم و عاری از اعوجاجاست که حد ندارد و تعلیقات او درهمان حکمت بحثی و نظری بر اصل کتاب ترجیح دارد و اگر در بعضی از موارد آراء ونظریات خاص خودرا تقریر نمینمود شخص هوشمند و اهل درك اورا یکی از بزرگترین فلاسفه درحکمت مشاء میدید .

تعلیقات او بر حکمت ِ اشراق که علاوه بر بیان مشکلات ِ حکمت ِ

<sup>1</sup>\_ نگارنده آنچه ازتعلیقات وحواشی برکتاب شفا نوشته شده و دردسترساست مطالعه کرده ام هیچ حاشیه بی همسنگ این حواشی نیست ، حواشی آقاحسین خوانساری و حواشی صاحب ذخیره محقق سبزواری و حواشی سیداحمد وملااولیا، و برخی از تعلیقات دیگر از آثاری است که نگارنده مطالعه نموده ام یکی از محشین شفا (جمال الدین محمد رضوی) که از فضلا و مدرسین دوره صفوی است گوید: ان کتاب الشفا، مع علو شأنه وقدره ودقة مسلکه ... لم یطلع علی شرح له یکشف عن وجوه فوائده ... غیر حواشی التی کتبها العلامة المحقق والفیلسوف المتأله آیة الله العظمی و ... العقل الحاد یعشر صدر الملة والدین محمد الشیر ازی ...

ذوقی وکشفی و تقریر مبانی شیخ اشراق و تتمیم نواقص این حکمت، مشتملاست بر دفع کثیری ازمناقشات و ایرادات شیخ اشراق برمبانی حکمای مشاء و بیان تحقیقات و اظهار انظار عالیه، درمقام تحکیم کثیری از مبانی اتباع معلم اول و طالبان حکمت نظری بهمین مناسبات برخی از ابناء تحقیق وجمعی ازارباب تحصیل گفتهاند: صدرالمتألهین درحکمت نظری بزرگترین فیلسوف مشایی و در حکمت ذوقی محقق تر و راسختر از شیخ اشراق و در عرفانیات و کشفیات آن قلت: آنه بایزید و قته لم تأت بغریب و درفن حدیث و تفسیر : استاد ماهر و محدث و مفسر کبیر و عظیم الشأن است .

### روش ملاصدرا در تحرير مباحث عامي

سبك نوشتههای ملاصدرا وطرز تحقیقات او بكلی از تحقیقات و تحریراتسایر فلاسفه ممتازاست و کسی کهبه خاق و مشرباو وارد وباافكار وعقاید او انس گرفته باشد میتواند کلمات و مطالب و تحقیقات خاص اورا از تحقیق و مطلب و کلام دیگران جدانماید و این یکی از امتیازات خاص ملاصدراست و تمام کسانی که درمقام قدح او برآمده اند و به یکی از طرقی که ذکر کردیم خواسته اند اورا کو چك نمایند یا اصلا از فلسفه سسر در نمی آورند و یا ذوق درك کلمات و تحقیقات اورا ندارند . عدم لیاقت و

ا - چون کثیری ازمبانی شیخ اشراق احتیاج به تتمیم قواعد اشراق دارد و همین نوانص باعث عدم رواج این حکمت بود وشیخ باآن همه عظمت نتوانست مباحث مهم ذوقی را رواج کامل بدهد بهمین مناسبت کلمات او مصون ازمناقشات و ایراد اتباع مشاء نماند و این ملا صدرا بود که مبانی اورا بکرسی تحقیق نشاند بنحوی که مورد قبول طالبان حکمت ومعرفت قرار گرفت مثل: مسأله مثل نوری و مبحث عالم مثال وبرزخ مباحث مربوط به علم حق ونشئآت بعدازموت و بحث جواز یا عدم جواز تشکیك در ذاتیات وغیراین ها ازامهات مباحث فلسفی .

قابلیت ِ آنهاست که چنان تحقیقات عالیهٔ معجز نصابرا سرسری گرفته اند و چنین حکیم عظیم الشأنی را از دریچهٔ فکر و فهم ِ ناقص و محدود خود خواسته اند بشناسند لذا مصداق قول معروف شده اند:

وکم من عایب قولا صحیحا و آفته من الفهم السقیم آخوند ملاصدرا سبك و روش تحریر وتحقیق در کثیری از مباحث فلسفی را عوض نمود و آنرا درمسیری دیگر قرار داد و فلسفه و حکمت الهی بدست او بهنهاست کمال رسید.

یکی از کسانی که درصدد قدح برمبانی ملاصدرا برآمد محکیم عصر قاجاریه آقامیرزا ابوالحسن جلوه (م ۱۳۱۲ ه. ق) شاگرد آقا میرزا .

۱ با آنکه حدود پنجاه سال است در دانشگاه های ما فلسفه تدریس می شود هنوز برای نمونه یک نفر شایسته ولایق از این محیط بیرون نیامده است، ما یک تاریخ فلسفهٔ تمامیساد نداریم، از فلسفهٔ معمول در مدارس فرب نیز یک اثر باارزش که با نقادی کامل توام باشد بزبان فارسی در دسترس ما نیست .

دانشگاه ما احتیاج بیك دارالترجمهٔ كامل در رشتههای مختلف دارد كه دانشجویان مارا بوسیلهٔ ترجمه از افكار وعقاید آثار باارزش مغرب زمین آشنا نماید . ایرانی كه محیط پرورش بزرگترین فلاسفه و مركز مستعد برای بوجودآمدن ده ها فیلسوف بزرگ بود بكلی از افكار محققانهٔ فلسفی خالی خواهد شد و مردم ما درآینده باید جهت فراگرفتن همین فلسفه و عرفان اسلامی بمفربزمین بناه ببرند .

قسمتزیادی از مباحث علم النفس و بسیاری از مباحث دیگر فلسفی که ارتباط باعلوم طبیعی دارند باید به سبك تازه تقریر و تحریر شوند ناچار باید در قسمتی از مسائل تجدید نظر ازاین راه تحرکی بمباحث فلسفی بخشید، عرفای بزرگ ایران عالی ترین مسائل عرفانی را بنظم و نشر فارسی تحریر نموده اند که قسمتهای زیادی از آن هرگز کهنه نمی شود ولی نا آشنایی نسل آینده به مسائل عرفانی بتدریج رابطهٔ مارا با فرهنگ گلشته قطع می نماید مسلم است که بعد از این امثال مولوی و حافظ و عطار و سعدی در مرزوبوم ما بوجود نمی آیند و چه بسا آشنا به افکار آنها هم دربین مردم ما پیدا نشود .

حسن چینی و آقا میرزا حسن نوری فرزند و تلمید آخوند ملاعلی نوری بود که گاهی در مجلس به خیال خود، مواضع سرقت صدرالمتألهین را نشان میداد.

در عصرما مرحوم آقاضیاءالدین دری رسالهای مختصر در اینباب نوشت ویکی دونفر از فضلای معاصر هم گاهی جسته و گریخته در اینباب بقول طلاب علوم دینی «کشرهمالله تعالی و ایگدهم» اظهار لحیه نمودهاند و عیرض خود بردهاند و از حد خود تجاوز نمودهاند و نفهمیده بهجهل خود اعتراف کردهاند .

مرحوم جلوه در طبیعیات ؛ طبیعی شفا بطور سطحی و باصطلاح ِ طلاب بنح ِ (کان ، یکون) و در علوم ریاضی آنهم ریاضیات معمول در مدارس قدیم در سالهای حدود نود یا هشتاد سال قبل مدرس ِ رسمی بود الهیات شفا را هم تدریس مینمود و رشتهٔ تخصصی او همینها بود که ذکر شد. حواشی که ازاو در این قسمتها در دستاست بسیار سطحی و کم عمقاست و اگر بهمهٔ شفا حاشیه مینوشت حواشی ِ او در ردیف ِ مطحی ترین تعلیقات بشمار می رفت و فقط از تنبی و امی شد بهره برد .

آن مرحوم بجای حل مشکلات کتب فلسفی دنبال نسخ می گشت و اغلب اوقات (بنا به نقل اساتید بزرگ ما) مجلس درس را با تطبیق نسخ و (ان قلت کو قلت کو برگزار می نمود .

در فهم مشكلات مباحث عرفانی و حكمت ذوقی و حكمت متعالیهٔ سبك ملاصدرا بسیار عاجز بود بااینكه تدریس الهیات بروش اهل ذوق و تحقیق دركتب عرفانی مثل تمهیدالقواعد و شرح فصوص و مصباح الانس فن او نبود این قبیل از كتب را هم تدریس مینمود .

درمقام تدریس اسفاار و کتب عرفانی بااینکه خود را خیلی بزحمت

میانداخت و مدت طولانی بمطالعه این کتب اشتفال داشت کاری از پیش نبرد و حوزهٔ او رونقی از این جهت پیدا ننمود و طلاب فاضل از حضور حوزهٔ تدریس او در عرفانیات والهیات بخصوص کتاب اسفار خودداری مینمودند و ازخود رغبتی نشان نمیدادند .

برخلاف او معاصر او آقامحمدرضا قمشهای در عرفانیات و الهیات یکی از نوادر اعصار بشمار میرود و نظیر او شاید در دوران رواج عرفان و تصوف یعنی عصر قونیوی و فرغانی و کاشانی و قیصری نادراست .

آقا محمدرضا باآنکه در عرفان بی نظیر است در حکمت بحثی نیز صاحب سهمی وافر می باشد شفا و شرح اشارات را باکمال تسلط تدریس

ا در حوزه های تعلیماتی قسدیم طلاب در انتخساب استاد آزادند برخلاف دانشگاه و مدارس تعلیماتی جدید کسه این آزادی وجود نسدارد اگر خسدای ناخواسته شخصی بسدون استحقاق و با نقسدان لیافت بهگروه آموزشی راه پیدا نمود دانشجوی بیچاره مفری از حضون درس نسدارد.

ابتلای شاگرد به استاد کممایه و غیرمسلط بکار خود یکی از دردهای بیدرمان است که مصادیقآن نادر و کمیاب نیست ، اولیای امور باید باین امر توجه بیشتری مبلول دارند ،

برنامه های غلط و غیرمعقول یکی دیگر از علل کندی پیشرفت دانشجو در تحصیل فلسفه و حکمت است .

اگر متصدیان ادارهٔ امور آموزش بخواهند که علوم انسانی بطورکلی فلسفه و عرفان اسلامی و ازلحاظ فلسفه بطور مطلق مقام شایستهٔ خود را در مراکز آموزشی احراز نماید باید اول درصدد اصلاح برنامهٔ درسی برآیند ، مملکتی که مهد فلسفه و عرفان و مرکز تحصیل علوم عقلی و محل پرورش صدها فیلسوف و عارف بزرگاست در آیندهٔ نزدیك این افتخار را ازدست خواهد داد .

مىنمود .

معروف است که آقامیرزا ابوالحسن درمقام معارضهٔ علمی از عهدهٔ او برنیامد چون او شروع به تدریس تمهیدالقواعد و شرح فصوص نمود و ازعهده برنیامد ولی آقامحمدرضا همان حکمت بسبك مشاء ؟ شفا وشرح اشارات را باکمال تسلط تدریس نمود و اظاضل اورا دراین فن نیز بر آقامیرزا ابوالحسن جلوه ترجیح دادند.

نگارنده از آقامحمدرضا بر جواهر و اعراض اسفار حواشی دارم که معرف مقام علمی اوست و مشتمل بر تحقیقات و تدقیقات عالیه و بسیار حالبی است

مرحوم آقا میرزا ابوالحسن بر مبانی و ادلهٔ ملاصدرا در حرکت جوهر و اتحاد عاقل ومعقول ونیز بر مبحث وحدت وجود اشکالاتی دارد که حاکی ازعدم تسلطاو به افکار ملاصدرا ودلیل بر کم عمقی او درمشکلات فلسفه است و همین معنا سبب شده است که مناقشات اورا بر آخوند بی اساس جلوه دهد و اعاظم عصر باین مناقشات بنظر بی اعتنائی بنگرند .

چرا باید در علوم و معارفی که خود ما مؤسس و مبتکر و یا زنده کنندهٔ آنها بوده ایم و دنیای متمدن اقبال تام و تمامی نسبت به این معارف دارد خودرا بی طرف و بی خبر نشان بدهیم و دیگران این قبیل از مراکز را رهبری نمایند ؟

باید سربسته گفت و گلشت که واقعا اسفآوراست که بهترین آثار علمی میا دا (در اکثر شعب علمی مرسوم در قرون گلشته) دیگران احیا نمیایند و ما نسبت بآن بیاطلاع و جبیسا بیگانه باشیم و احیانا از اهمیتآن بیخبر.

هیچ ملتی در صحنهٔ پهناور جهان محو و نابود نشد مگر آنکه قبلاً موجبات افتخار خود را ازدست داد که گفت: «اول شمعت را خاموش میکنم بعد خودت را میکشم» .

۱- نگارنده هرگز در صدد اهانت بمقام شامخ جملوه و افکان او برتیامه داست

معروفست كهمرحوم آقاميرزا حسن كرمانشاهانى (يكى ازبزرگترين مدرسان انواع حكمت در دوران اخير) مى گفت آقاميرزا ابوالحسن تا دم مرك هم از تصوير حركت جوهر عاجز بود .

#### \* \* \*

برخلاف تصور کوته نظران آخوند ملاصدرا هرگز حاضر نبوده است که کو چکترین مطلب علمی دیگران را بخود نسبت دهد و اینکه عبارات زیادی از دیگران در آثار او دیده می شود اولا در برخی از آثار خود مأخذ نقل را ذکر کرده و در ثانی این عادت دربین دانشمندان سلف رسم بوده و اختصاص بملاصدرا ندارد .

عجب آنکه ملاصدر اگاهی اصر ارمی ورزد که در عالی ترین تحقیقات و در

ودراین نیز شك ندارد که آنمرحوم یکی از اساتید فلسفه؛ انواع و اقسامآن درعصرخودبود وعمری را درحالت انزوا و اعراض ازمشتهیات نفسانی در گوشهٔ حجرهٔ مدرسه در حالت تجرد بسربرد و تا روزهای آخر عمرخود نیز تدریس را رها ننمود ولی مراتب و مقامات دانشمندان متفاوت است و شئون آنها مختلف، برخی بین کثرت حفظ مسائل علمی وزیادت تحقیق و تدقیق جمع نموده اند اینمردم در حداعلای ازقلت قراردارند جمعی محققند و کم تحقیق و تحصّر یا تنبع، برخی اهل تحقیق وجمعی اهل دقت نظر و کم تحقیق. جامع بین تحقیق و تدقیق نیز کمتردیده میشود و اصولا اشخاصی که قدرت غور کامل درمباحث فلسفی را بنحو شاسته دارا باشند کمونادرند که:

**<sup>→</sup>** 

مباحثی که دردوران اسلامی خود متفرد در تحقیق آن می باشد برای خود از عبارات مبهم و پیچیدهٔ قدما شریکی بوجود آورد و چه بسا عبارت مسورد اعتماد آخوند ابا، از حمل برمراد او دارد مثل مبحث حرکت در جوهر که ملاصدرا اصرار دارد که اقدمین از فلاسف بآن اعتقاد داشته اند چنین شخصی با این طبیعت و خوی مر تکب این قبیل از بی انصافی ها نمیشود و باذکر قرائن و تعیین حدود مطالعات خود همهٔ مآخذ مورد عنایت وموارد مطالعات خودرا نشان داده است و ما جز یکی دوسه مورد همه مستندات افکار و آرا، اورا پیدا نمودیم و کتب مورد مطالعات فلسفی و عرفانی و کلامی و تفسیری او همه موجود و مشخص است و این که در برخی از کار دیده میشود که کتبی مورد استفادهٔ ملاصدرا قرارگر فته است که در حملهٔ افاغنه از بین رفته است اساس درستی ندارد .

### منابع كارهاى علمي ملاصدرا

صدرالحکما، در فلسفه وحدیث وتفسیر، کتاب نوشتهاست شرح او بر «اصول کافی» ثقةالإسلام کلینی و تفسیر او بر سور متعدد قرآنی حاکی از نهایت تسلط اوباین دو فن است و احاطهٔ عجیب بآثار وافکار وآرای اهل تفسیر وحدیث داشته است و خو دنیز در تفسیر قرآن وبیان رموز واسرار و تأویل آن از راسخان در علم قرآن و ازاعاظم اهل کشف ویقین بشمار میرود و دارای نورانیت مخصوص بخود می باشد که ازاعراض از مشتهیات نفسانی و اقبال کامل بحق اول تعالی و کثرت عبادات و از طرق مواظبت بر طاعات و ریاضات ناشی از سوز و گداز و حال و شور وعشق بمبادی عالیه در او بوجود آمده است و خود نیز دارای زمینه و استعداد و قوهٔ مخصوص بوده است و آنهمه ریاضت علمی و عملی ، بااستعداد زاتی و زمینه فطری دست بدست می دادند تا چنین شخص بی نظیری بوجود آمد،

تفسیر او مشتملست بر عالی ترین مباحث مربوط بمبد، ومعاد و حل معضلات درمعارف الهیه وعلوم حقیقیه این اثر ازحیث اشتمال بر آراء و عقاید متکلمان وافکار وعقاید اهل توحید درباب خود نظیر ندارد .

مؤلف در مقام تفسیر سور ِ قرآنیه بهمهٔ تفاسیر مراجعه نمودهاست و چنان در فهم رموز قرآنی مستقیم الفکر و معتدل النظر است که اگر تو فیق نگارش تفسیر بر همهٔ آیات بینات ِ قرآنی حاصل مینمود تفسیری بی نظیر بوجود می آمد ا

استمداد از آیات معجز آیات ِ قرآنی یکی از پایههای اساسی ِ بحث ِ او درعلوم الهی وعلم النفس ومباحث مربوط بآن بشمار میرود .

شرح او بر اصول کافی؛ شرح ِ بینظیریست و استفاده ازمأثورات ِ اهل عصمت وطهارت اورا در تحریر معضلات وعویصات علم اعلی وحکمت متعالیه باسطالید نمودهاست و ازمطاوی تحقیقات او ظاهر و لایحاست که یکی از علل ِ برتری ِ او بر اعلام ِ اساطین فن حکمت در دوران اسلامی همین انس عجیب او با آیات قرآنیه و آثار نبویه ومأثورات ولویهاست که یکی از علل امتیاز او بر سایر محققان از اقطاب و اساطین حکمت ومعرفت باید محسوب شود .

#### \* \* \*

نگارنده کلیهٔ مآخذی که موردتوجه و استفادهٔ آخوند ملاصدرا قرار گرفتهاست پیدانمودم و این گفته: که ملاصدرا آثاری از حکما و عرفا در دست داشته وازبین رفتهاست ویا: محتملاست که کتب مورداستفادهٔ او ازبین رفته بکلی بی اساس است و هر کس با آثار ملاصدرا انس داشته

ا همین چند سورهٔ قرآنی را که تفسیر نموده است هشتمل است بر عالی ترین مباحث مربوط بمشکلات تفسیر و آنچه که تحقیق نموده است کافی است ازبرای بیان تفسیر سایر سور و آیات بیتنات قرآنی .

باشد وبواسطهٔ سنخیت فکری یا ممارست زیاد نحوهٔ تفکر و طرز تحریرِ اورا بشناسد بخوبی میتواند بین آثار و افکار اختصاصی او و افکار دیگران امتیاز بدهد و کمتر فیلسوف وعارفیست که دارای این خصوصیت باشد ؛ که هم طرز تحریر وهم نحوهٔ تفکر وسبك خروج و دخول او در مباحث فلسفی وعرفانی بکلی ممتاز از سبك تفکر و تحریر دیگران باشد .

کتاب اسفار دربین مسفورات حکمی و فلسفی دارای امتیازات خاصی است از جمله آنکه مجموعه بی است مشتمل برعقاید و افکار کلیه متصدیان معرفت حقایق علمی و فلسفی و ما سعی کردیم کلیهٔ منابع کارهای علمی ملاصدرا را دراین کتاب پیدا نمائیم (به جز دورسالهٔ کو چك از قدما) و در آینده این اثر را بطبع میرسانیم .

منابع مورداستفادهٔ او درعلم کلام ؛ کلام تحقیقی کتب معروف و مشهور کلامی، از قبیل: شرح مقاصد، شرح مواقف وشروح و حواشی تجرید الله علامهٔ طوسی شرح شارح قدیم وجدید و حواشی و تعالیق اعلام فن حکمت ومعرفت از قبیل حواشی دوانی (سمحاشیه: جدید و اجد و

1 کتاب تجرید با همهٔ ایجاز واختصار دربابخود نظیر ندارد هیسج اثری شاید در عالم علم این نحو مورد توجه قرار نگرفته است. بیش از دویست و پنجاه (۲۰۰) شرح و تعلیق دراطراف و حول این متن فلسفی و کلامی نوشته شده است، چندین قرن این اثر مورد استفاده ومدار عالی ترین بحث ها واقع شده است ، محققترین فضلای فلاسفه و متکلمان باین کتاب توجه داشته اند. باید کتابی مستقل راجع به معرفی تجرید و شروح و حواشی آن نوشته شود . از اناضل و دانشمندان ترك و دانشمندان هندی نیز تعلیقات متعدد براین کتاب دیده شده است. اکثر دانشمندان و محققان دوران صفویه و افاضل معاصر زندیه و افشاریه و قاجاریه و جمعی از تابعان مکتب ملاصدرا بر تجرید و حواشی و شروح آن شرح و تعلیق نوشته اند . شرح حکیم نحریر ملاعبدالرزاق بر تجرید آخرین شرح و محققانه ترین شرحی است که براین متن بی نظیر نوشته شده است کما این که تعلیقات لاهیجی بر حواشی خفریه نیز بسیار عمیق و عالمانه تحریر نافته است .

قديم) وحواشي مولانا جمال الدين محمود، حواشي صدر الدين دشتكي ؟ صدرالمدققين فرزند نحرير او غياث اعاظم الحكماء ، حواشي فخرالدين سماکی معروف به حواشی فخریه و حواشی شریفیه ، میر سید شریف معروف بهمحقق شريف و تعاليق شمس الدين خفري شيرازي معروف بحواشي خفريه وغيراين ها از تعاليق وحواشي وشروح كلام وحكمي ٠ ونیز بشروح وتعلیقات وآثار فخر رازی (بقول ملاصدرا: خطیب رازی) بخصوص آثاری را که در رد فلسفهٔ شیخ رئیس نوشتهاست زیاد مراجعه نمودهاست ونیز آثار عقلی وحکمی غزالی ؛ آثار مشتمل بر رد و ابطال دلائل عقلي ومباني فلسفيرا مطالعهٔ دقيق كردهاست اگرچه نسبت به افكار فلسفى اين دو اعتنايي ندارد و آنهارا بحسب افكار حكمي منحر ف میداند و اعتقاد دارد تقرب بعوام ونیل بمناصب دنیوی بی تأثیر درانحراف آنها ازعقليات نيست شايد علت اساسى مخالفت آنها باافكار فلسفى همان فقدان قریحهٔ مخصوص به اهل تحصیل از حکماست در فخر رازی عدم استقرار فکری ناشی از قوهٔ تخیس و وهم وعدم استواری قوهٔ مخصوص درك عقليات صرفه ومعقولات محض ظاهر ولايحاست هرچه خواجهطوسي دارای استقامت ادراکست درمقابل فخررازی فاقدآن میباشد هنر او همان حفظ مسائل شایع در السنه و افواه و تحصیل محفوظات حل نشده مشكوك استونيز انتقال سريع او دردرك مسائل علمي و قدرت حفظ مباحث مختلف در علوم متداول قابلانكار نيست .

خواجه در استقامت فکر واعتدال نظر از نوادر دورانست و حق آنست که اورا در صف اول حکمای اسلام قراردهیم که در احیای فلسفه و تحریر قواعد و اصول ریاضی خدمات بیسابقه بی انجام داده اند .

یکی ازمنابع اساسی کارهای فلسفی ملاصدرا کتبشیخ رئیس شیخ فلاسفهٔ اسلامی و استاد بزرگ طب و سایر شعب علمی حکمیاست چه آنکه شفای شیخ کتاب مسلم درعهد طلبگی ملاصدرا، بود و میر

داماد استاد او نیز، استاد مسلم در فلسفهٔ مشایی میباشد حواشی آخوند حاکی از کثرت مراجعهٔ او بکتاب شفاست آثار فلسفی ابونصر فارابی و دیگر آثار شیخ در حکمت مشایی از کتابهایی است که اساس کار هر فیلسوف محقق را تشکیل میدهد .

آثار شیخ سعید شهید مؤسس حکمت اشراق وشروحی که بر آثار شیخ نوشته شده است پایه واساس بل که حجر اصلی کارهای علمی ملا صدراست کمااین که شروح وتعلیقاتی که بافکار شیخ رئیس نوشته شده است مورد مراجعهٔ دقیق ملاصدرا بوده است .

تحصیل بهمنیاد و بیانالحق ابوالعباس لوکری شرح خواجه بر اشارات شیخ رئیس مثل شرح شهرزوری و ابن کمونه و شرح ملاقطب ، علامهٔ شیرازی از کتب غیر منفك از ملاصدرا می باشد .

كتبعر فاني ابن عربي شيخ اكبر محيى الدين وآثار تلاميذ وشارحان

ا برنگارنده مسلماست که «بیانالحق فی ضمانالصدق» لوکری که فقط یک نسخه از آن دردستاست مورد مطالعه ملاصدرا بوده است و از این کتاب چندنسخه در آن عصر دراصغهان وجودداشته است. سید احمد محشی شفا در چند مورد از حواشی خود بر قبسات وشفا از متن این کتاب عبارت آورده است.

بیانالحق تألیف ابوالعباس لوکریاست که یکی از بنیانگذاران فلسفهٔ مشایی در خراسان میباشد این کتابعالی ترین اثر درفلسفه بسبك طرفداران شیخ رئیساست و این که اثر باینمهمی بصورت کتب خطی دورازاستفاده است نشان بی اعتنائی دستگاههای فرهنگی ماست که بعمد یاسهو ناظر خاموششدن چراغ پرفروغ حکمت وعلم الهی دراین سامانست آنچه که باعث اعتبار ملتماست همین علوم انسانی است که درست از ابتدای تشکیل دانشگاه رو بزوالست و ما از اهمیت موضوع خودرا بی اطلاع نشان میدهیم .

همین مختصر توجه را نیز باید معلول توجه شایان و روزافزون جامعه علمی و متمدن غرب نسبت به حکمت و عرفان اسلامی دانست ، پنجاه سال قبل در مملکت ما پررونق تسرین حوزههای فلسفی تشکیل میشد و دوسه نفر از تلامید قدما وجوددارند که با زوال آنها خواهی نخواهی اساتید بزرگ این رشته را ازدست میدهیم .

كلمات ابن عربي موردتوجه ملاصدرا بودهاست .

ملاصدرا نسبت به محیی الدین بصورت یك مرشد و معلم كامل و انسانی انهی و تمام عیار می نگرد و اورا قدوهٔ اهل مكاشفه میداند و حق آنست كه افكار عرفا بخصوص شیخ اكبر در او اثر عمیق بجا گذاشته است و در حل كثیری از معارف الهیه از آنها استمداد جسته است.

اواخر سفرنفس اسفار درنفیس ترین مباحث فقط ابن عربیاست که ملاصدرا اورا مردمیدان مسائل مربوط بعوالم ونشئات بعدازموت میداند والحق در افقی افکار ملاصدرا طالعشدهاست که ارباب مکاشفه در آن جسا رحل اقامت افکندهاند و حل آن مسائل جز از طریق شهود و استفاده از مشکات اهلولایت میسور نیست و عقل نظری هرچه هم که قوی باشد در ادراك اولیات مسائل مختص بمباحث مسربوط بغیب نفس در قوس صعودی اعجمیاست اذا شیخ و اتراب و اتباع او در مباحث معاد کمتر حرف زده اند و آنیسه که گفته اند قابل بحث نیست .

آنچه که شیخ اشراق درمباحث نفس ومقامات ومراتب و حالات و نشئآت آن بیان کرده است (اگرچه بیشاز شیخ مطلب آورده است) چندان فابل توجه نیست و آنچه را که درملکات نفسانی و هیئت و صُور حاصل در نفس و برخی از مباحث مربوط به تناسخ آورده است متحمل مناقشات و ایرادات کثیره است .

کسانی که حرکت جوهری را انکار نمودهاند و تجرد خیال را نفی نمودهاند وملاك حشر نفوس را افراد مثالی قراردادهاند و صور حاصل از اعمال ونیات را ازعوارض نفس میدانند و تحول نفس را بصور مناسب اعمال وملکات منکرند نمیتوانند مطالب ارزنده درمقامات ومراتب نفس بعد از خراب عالم هیولی و بوار ابدان مادی بیان نمانند .

۱ـ حقیقت حشر اجساد، معادجسمانی واثبات تجرد برزخی وعدمانحصار تجرد در

ونیز انکار اتحاد عاقل ومعقول بل که اتحاد نفس باجمیع مدر کاتخود ونیز انکار تجرد مراتب نازل نفسموجب انکار معاد وحشر اجساد وبالجمله باعث تأویل کثیری ازنصوص وظواهر وارد از طرق وحی واهل تنزیل و صاحبان عصمت وطهارت می شود کسانی که از درك این قسم از مباحث محرومند و بصورت یك کتاب شناس یا فهرست نویس بکتب علمی مراجعه می نمایند نمی توانند مقام ومرتبهٔ اختصاصی مرفیلسوفی را معین کنند و حدود ومرزهای افكار اورا مشخص نمایند.

ملاصدرا برای آنکه بمخالفان خود بفهماند که متفیرد در این آراء نمی باشد بیشتر تحقیقات اساسی خود را با اثولوجیای شیخ بونانی تطبیق می کند و ازاین کتاب شاهد می آورد و حق آنست که اکثر مباحث مهم فلسفی دراین کتاب بصورت یك متن دقیق وموجز فلسفی وجود دارد حتی و حدت و جود و این که هر موجود دانی مرتبهٔ نازلهٔ و جود عالی و و جود عالی مقام تمام و کمال و جود دانی است و عالم ماده رقیقه عالم عقل و عقل حقیقت و

تجرد عقلانی صرف و بعثانسان باجمیع قـواوجوارح و تحقیق درحقیقت قبر و بیان آنکه موت وارد بر اوصاف و عوارضاست و «ان المقابر بعضها عرشیه وبعضها فرشیه» وبیان کیفیت انواع عداب قبر و تحریر وجوه فرق بین عذاب قبر و بعث فرق بین قیامت صغری وکبری و تحقیق در انواع و اقسام حشر وبحث در انواع واقسام صراط وکیفیت نشر کتب وصحایف (صحیفهٔ وجودانسان ومناسبت آن باصحایف وجودی) و تقریر مظاهر حقیقی جنت و دوزخ و احوال و اهوال لازمهٔ قیامت حقیقی و نحوهٔ عداب اخروی و سبب وعلت و کیفیت انقطاع عداب وغیراینها از مسائل اختصاص بملاصدرا دارد .

غزالی ودیگران اگرچه در کثیری ازاین مباحث واردشده اند ولی از اثبات مبانی و اساسی که این مباحث برآن استواراست مثل انبات حرکت جوهر و بیان تجرد قوای جزیی نفس و وحدت وجود نفی اصالت از ماهیات وغیر این ها ازاصول نظیر لزوم اتحاد نهایات وبدایات؛ اتحاد نفس باعقل فعال و ... عاجزند

روح ماده است (وانهذه الحسايس عقول ضعيفة وان العقول حسايس قوياة) دراين كتاب وجود دارد وليكن تقرير آن بصورت برهان و اقامله براهين براى اثبات اين مسائل ودفع آن همه شكوك حيران كننده مانع از آنست كه ما بگوئيم اين آراء را ملاصدرا مثلا ً ازشيخ يوناني گرفته است .

همهٔ این عبارات را حکما و فلاسفهٔ اسلامی دیده اند ولیکن از اقامهٔ برهان برآن عاجز مانده اند ویا اعتقاد بآن را مخالف اصول و قواعد فلسفی خود دانسته اند اذا آن را انکار نموده اند و بر نفی آن برهان اقامه کرده اند .

مثلاً اتحاد نفس باصور و ادراكات خود (اتحاد علم و عالم و معلوم؛ اتحاد عاقل ومعقول وعقل) معتقد جمعی ازعر فای امت مرحومه و برخی اقدمین حكماست ولی بنابر انكار حركت جوهری (كه شیخ بر امتناع آن برهان اقامه فرمودهاست) ونفی تشكیك ذاتی وانكاروحدت واصالت وجود نمیتوان اصلاً تفوه باتحاد عاقل ومعقول نمود لذا شیخ رئیس كهمنكر این فواعداست معتقد به آن را سفیه و نادان مبداند.

چه آنکه اگر صور علمی صورت تمامی نفس نباشند ونفس ناطقه در ابتدای وجود عین مواد و اجسام نباشد و مقام تجرد را از طی حرکات جوهری و ذاتی و اجدنشود و صور علمی از اعراض و کمالات ثانوی نفس باشند هرگز نتوان معتقد به اتحاد شد لذا می بینیم کسانی را که یکی از این اصول برای آنها برهانی نیست منکر اتحاد عقل و معقول و عاقلند . سید الحکما آقامیرز اابو الحسن جلوه چون منکر حرکت ِ جوهراست و شکوك و ایر ادات شیخ رئیس برای او قابل انحلال نیست و یا بقول مرحوم استاد مشایخنا العظام حکیم بارع کامل و متألیه زاهد آقامیرز احسن کرمانشاهی «رض...» العظام حکیم بارع کامل و متألیه زاهد آقامیرز الر بار اعتقاد با تحاد نرفت .

باید این نکته را مسلم دانست که صرف اعتقاد فرد یا افرادی بمبانی آخوند ملاصدرا موجب نیست که بگوئیم این فیاسوف فلان مسأله را از

دیگران گرفته (ونعوذ بالله ـ مرتکب این بی انصافی شده است) و باسم خود قالبزده است ا

این آراء و افکار قبل از ملاصدرا بصورت معمای غیر قابل حل موجود بود و او پرده از این راز برداشت لذا قواعدی را تأسیس نمود که با آن قواعد بهر در و قلعهٔ غیر قابل تصرف و دوررس که قدم گذاشت فاتح شد (و ذر الدین یا حدون فی اسمائه و شه الفتح من قبل و من بعد) .

ملاصدرا درمباحث حركت عباراتي از فخررازي نقل كردهاست ومأخذ نشان ندادهاست آنجهرا كهنقل نموده مسائلى است رايج ومسام نزدمشايي واشراقی و مسألهٔ مورداختلاف دراین منقولات و حودندارد و این رویسه بین قدما ومتأخرین مرسوم و معمول بودهاست وهرکه بدرس آخوند حاضر میشده است و یا اهل مطالعهٔ این افکار بوده است میدانسته که این عبارات از مناحث مشرقیه فخر رازی نقل شده است مثل این که محقق فیض ملا محسن شاگر د متعبد بمبانی آخوند ملاصدرا همان عبارات را از فخر رازی باذكرمأخذ نقل نمودهاست و حقير درابن مورد معتقد بسليقه دانشمندان و محققان فرنگی وغربی هستم و ای کاش از قدیم الأیام مرسوم بود که بدون ذكر مأخذ يك كلمه هم نقل نشود و اگر اين رويه درعاوم متداول اعم از معقول ومنقول مراعات میشد خیای ازمشکلات ما حل شده بود گاهی نگارنده بیش از یکهفته دنبال مطلبی درکتب محتمله سیر نمودهام و کای وقت خود را تضییع کرده ام وعاقبت راه بجایی نبرده ام و از این بدتر نقص اساسی را در كارخود تحمل كردهام. اين ملاصدرا نيست كهمر تكب ابن خطا شدهاست ، هر که بکتب فقهیه مر اجعه کند و بایه تفاسیر نظری افکند مثلاً همین «تفسیر کبیر» فخررازی را باتفسیر ابوالفتوح مقابلهنماید ونیز ازریشهٔ مطالب

ا بعضی را میبینیم که ازاین اصول فلت دارند و بیهوده خودرا در اموری دخالت میدهند که ازعهدهٔ آنها خارج است و چه بسااشخاصی را هم در اشتباه بیندازند .

روش آخوند در تحریر عقایداختصاصیاو؛ آنجاییکهبحل مشکلات و دفع نقوض وشبهات مخالفان میپردازد ویاخود درصدد تقریر وبیان مطلبی عالی برمی آید ممتاز از تحریرات دیگر انست ودارای قلمی روان و جذاب ومنشیانه است و اهل ادبیات اورا دراین جهت بین ارباب معقول بی نظیر و دربین مؤلفان منقول کم نظیر میدانند و الحق تسلط عجیبی در تحسریر میاحث دارد و بعربی و فارسی تحریر عالی او جذابیت خاصی دارد.

#### \* \* \*

ملاصدرا درمسالهٔ وحدت وجود به آراء وعقاید عرفا اهمیت شایانی می دهد و درمسالهٔ «علم و ادر اك» بطور مطلق و علم حق بحقایق و جودی (قبل از كثرت و بعداز كثرت) بمبانی عرفا نظر دارد و درمباحث مربوط بمعاد و نشئآت و اطوار بعداز بوار بدن و عوالم بعداز مرك فقط عقاید و آرای آنها مورداعتماد اوست و درمباحث مُثُلِ نوری و مباحثی نظیر این مسأله و مسائل مربوط بقوای نفس و نحوهٔ ارتباط مدبر ات امریه و عقول و ملائک مدبر اجسام و كیفیت تنزل حقایق غیبی بصور اشباح و اجسام و مبحث مدبر اجسام و كیفیت تنزل حقایق غیبی بصور اشباح و اجسام و مبحث

۱- افاضل و اعلام روشهای مختلف در تألیف داشتهاند برخی از کتب که حاوی انکار و آراء علما ومحققانست و مؤلف درهمهٔ مسائل دارای نظریه خاص نمی باشد چه بسا مملواست ازعبارات موجود در کتب جمعی درمقام تحریر عقاید اگرچه عقاید مشهور باشد ملزم بوده اند که مأخذ نقل خودرا ذکر نمایندویا عقاید مشهور را نیز بقلم خود نقل نمایند برخی ازاین رویه، پیروی کرده اند ولی گاهی از ذکر مطالبی که بقلمی شیوا و روان تحریر شده است خودداری ننموده اند ولی در تحریر عقاید اختصاصی عنان قلم را بدست فکر خود داده اند «وللناس فیما بعشقون مداهب»

تشکیک خاصی و تشکیک ذاتی و این که جو اهر حسی ظل جو اهر عقلانی و مثالی میباشند به اثولوجیا با دیدی احترام آمیز می نگرد (ومعتقداست که اتباع مشاء از درك رموز و نیل حقایق علمی که در این کتاب موجوداست عاجز بو ده اند) و از تأثر فکری از این اثر و آثاری نظیر آن نه آنکه تحاشی ندارد بل که از این که خداوند بصیرت اور انورانیت داده است تابتواند این تحقیقات را درك نماید اظهار ابتهاج نیز می نماید و گاهی در این قسمت ها تعصب بخرج مید عدر انتساب عقاید خود بآنها افراط مینماید و سعی دارد که مبادا خدای نخواسته با از جادهٔ انصاف بیرون نهد و گاهی بین خود و نفوس مطهره محکمای بزرگ و مشایخ کبار فلسفه و تألیه مناجات بر قرار می نماید .

\* \* \*

همانطوری که کرار آمتد کر شدیم درك کامات مسلاصد را بمناسبت سبك مخصوص این فیاسوف علام قریحهٔ خاصی میخواهد و ممارست زیاد در کایهٔ آثار او علاوه بر قریحهٔ خاص اساس مهم نیل بآراء و عقاید شخصی اوست گاهی به تکرار مطالب مشهور می پر دازد و در این بین بصورت رمز و اشاره عقیدهٔ خود را اظهار نموده و ردمیشود و در همین اشراقات و تجلیات رمزی واختصاری او یك دریا مطلب نهفته است که مکرر دیده شده است مدعیان و ارباب دواعی از این اصل غفات دارند توجه بنکات و دقایق لطیف ننموده و از مطلب ردمیشوند از این رویه در اسفار زیاده پیروی نموده است الموده و از مطلب ردمیشوند از این رویه در اسفار زیاده پیروی نموده است ا

<sup>1—</sup> قال المحقق الداماد في توجيه روايات وردت في زيادة الارادة وحملها على الارادة الفعلية: «فالعلم بمعنى العالمية عين ذاته وهو قديم وبمعنا المعلومية عين هذه الممكنات و هو حادث فكذلك لارادته سبحانه مراتب واخيرة المراتب هي بعينها ذوات الموجودات المتقرر بالفعل وانما هي عين الارادة بمعنى مراديتها له تعالى لابمعنى مريديته اياها وما به فعلية الارادة والرضا ومبدئية التخصيص هوعين ذاته الحقة وهذا اقوى في الاختيار مما ان

این فیلسوف با آنکه قریحهٔ مستعدی در ذوقیات واستعداد بی نظیری درعر فانیات دارد فکر بکر و نظرعمیق او چنان درمباحث نظری و فکری استواراست که گاهی درمقام دقت نظر وعمق درك بسر بزرگترین فیلسوف مشایی ترجیح دارد واز کوچکترین نکتهٔ برهانی غفات نمی ورزد «ویأتی بجودة النظر بما یقرب من شقالقمر» این خصیصه درمباحث حرکت و در مباحث مربوط به هیولی وصورت و درمقام نقل اقوال درمسالهٔ نفس ناطقه و نحوهٔ ارتباط عالم ماده باعالم عقل وعوالم ربوبی آشکاراست و نیز درمباحث مواد ثلاث اوائل کتاب اسفار و مباحث مربوط به علم حق آنهم درکتاب اسفار و قسمتی از کتاب جواهر واعراض افکار عمیقی از خود اظهار داشته است که بر انظار راسخترین حکمای اسلامی در حکمت نظری «شیخ رئیس و به منیار و خواجه و میرداماد» مستور مانده است .

\* \* \*

 $\rightarrow$ 

يكون انبعاث الارادة والرضا بالفعل عن امر زيد على نفس ذات الفاعل ...» قال صدر الحكماء: و افول وهاهنا سر عظيم من الاسرار الالهية نشير اشارة ما و هو انه يمكن للعارف البصير ان يحكم بان وجودهذه الاشياء الخارجية من مراتب علمه وارادته بمعنى عالميته ومريديته لا يمعنى معلوميته و مراديت فقط و هذا مما يمكن تحصيله للواقف بالاصول السالفة ذكره...» اسفار الاهيات خاصه ط ق ١٢٨٢ ه ق ص٨٧

دراین مختصر جمیع مشکلات ازاین قبیل مثل انتساب تردد و بدا، وضحك ومكر وغیر این امور بحق اول تمالی حل میشود این عویصه ترقف دارد بر تصور و اعتقاد بوحدت شخصی وجود كماهوالحق لیفهم من یفهم وكل میسرلماخلق لاجله .

ا «ان مسألة كون النفس عاقلة لصور الاشياء من اغمض المساءل الحكمية التى لم يتنقح لاحد من حكماء الاسلام الى يومنا هذا ونحن لما رأينا صعوبة هذه المسألة وتأمُّلنا فى اشكال كون العلم بالجوهر، جوهرا و عرضاً ولم نر فى كتب القوم سيما كتب رئيسهم ابى على كالشفاء و النجات والاشارات و عيون الحكمة وغيرها ما يشفى العليل ويروى الغليل بلوجدناه وكل من فى طبقته واشباحه واتباعه كتلميله بهمنياروشيخ اتباع الرواقيين والمحقق

رسائل اخوان الصفا یکی دیگر از کتب ورسائلی است که ملا صدرا باآن سرو کارد اشته است و این کتاب از حیث اشتمال بر آراء مختلف علمی و نیز از لحاظ سبك تحریر مطالب ذوقی و تقریر و تحریر مطالب با ملاحظه تطبیق باقواعد دینی و تمثیل حقایق و تقریب آن به اذهان قابل مطالعه و تفکر است .

کتب احادیث و اخبار شیعه و آثار وارده ازطرق اهل عصمت و ولایت همانطوری که گفتیم مورد استفاده و استفاضهٔ فیاسوف بوده است و انس او بااحادیث وارد درمعر فت و حکمت اورا وادار بشرح و تفسیر و تأویل کتاب وسنت نموده است و آثاری که از او در این قسمت ها باقی مانده است پر ارج ترین آثار است و تااهل معر فت و حکمت درصحنهٔ عالم وجود دارند مستفنی از این آثار نیستند و این آثار بحق جزء نفایس علوم و معارف انسانی بشمارمیر و دوباید این موهبت عظمای الهی را از خصایص دانشمندان و محققان مرزوبوم ما دانست .

شرح او بر اصول کافی بهترین اثر درتطبیق مبانی عقای با معارف مفاض ازملکوت وجود توسط اولیای محمدیین واقطار طاهرین محسوب می شدود.

کتاب اسرارالآیات و مفاتیحالفیب او نیز درشرح و تأویل و تفسیر آیات بیتنات قرآنی و احادیث نبویه و ولویه تصنیف شده است و حاوی عالی ترین مباحث مربوط بمعارف الهی و علوم قرآنی وعرفانیات و ذوقیات؛ معارفی که با ادایه عقلیه تطبیق شده است و از لحاظ محکمی واستواری

الطوسى نصيرالدين وغيرهم من المتأخرين لم يأتوا بعده بشى، يمكن التعويل عليه و اذاكان هذا حال هاؤلاء المعتبرين من الفضلاء فما حالغير هاؤلاء من اصحاب الاوهام والخيالات والولات والجدالات ، فتوجهنا توجها جبلياً الى مسبب الاسباب و مسهل الامور الصعاب... (كتاب اسفار سفراول ط ق ١٢٨٢ه ق مبحث عقل وعاقل و معقول ص٢٧٥٠.

تاني کلمات اهل عصمت وطهارت و صاحبان علوم لدنیه و وهبیه باید محسوب شود .

دراین آثار برخی ازمباحثی که مفسیران درمقدمه ویا در خلال و مطاوی تفاسیرخود بیان کرده اند تحقیق شده است ا

#### \* \* \*

خلاصهٔ کلام آنکه کتب مورد مراجعه و استفاده و منابع کارهای علمی ملاصدرا همان کتب ورسائل وشروح و تعلیقات و تألیفاتی است که در دسترس همهٔ دانشمندان ومحققان عصر او بوده است از قبیل شرحها و تعلیقات و حواشی بر تجرید علامهٔ محقق نصیر الدین طوسی، و کتب حکمای مشایی؛ آثار فارابی، معلم ثانی و شیخ رئیس وشارحان وناقلان کامات و افکار شیخ مثل بهمنیار و لوکری و کتب ورسائلی که بعنوان رد بر فلسفه و حکمت نوشته شده است مانند آثار غزالی و فخر رازی و امثال آنها .

تهافت الفلاسفهٔ غزالی و کتب فخررازی و شارستانی و دیگر آثاری که مؤلفان آنها از این افکار پیروی نموده اند بدقت موردبررسی آخوند مللا صدرا قرار گرفته است .

کتب محققان ازمتکامان که دربسیاری از مقاصد و مواقف بسبک ِ نلاسفه بحث نمودهاند و اصولا طرز تفکر ِ فلسفی داشتهاند مانند: شرح مقاصد و شرح مواقف مورد عنایت فکری آخوند میباشند ونیز درمسائل ِ اعتقادی باین قبیل کتب مراجعه نمودهاست و همچنین کتبی که در مقام ِ انتصار از افکار فلسفی و آثاری که بعنوان رد قاشات مخالفان حکمت

ا نظیر وجوه فرق بین تأویل وتفسیر وفرق بین محکمات و متشابهات آیات و روایات وغیراینها ازمباحث مربوط بهتفسیربه عالی ترین وجه تقریر و تحقیق شده است ونیز مباحثی نظیر آنچه ذکر شد مثل وجوه فرقبین استعاذه و ... قدرت ملاصدرا در مباحث عرفانی و مسائل مربوط به تفسیر از تفسیر سورهٔ حمد و فاتحة الکتاب آشکار می شود .

و فلسفه نوشته شده است مانند آثار ابن رشد ، حکیم ابو الولیداندلسی وبرخی ار آثار خواجه از آثاری بشمار میروند که ملاصدرا بآنها اهمیت داده است. ونیز اشکالاتی که عرفا در خلال تحقیقات خود به افکار فلسفی نموده اند مورد توجه ِ آخوند بوده است و در مطاوی برخی از تحقیقات او این معنا ظاهر و لایح می شود .

کتب اتباع اشراق بخصوص کتب شیخ اشراق کلیهٔ آثار او ازعربی و فارسی ازآثاری بشمار میروند که ملاصدرا باکمال دقت و علاقه اینآثار را باشرحها و تعلیقاتی کهبرآن نوشتهاند؛ شرح علامه شیرازی و شروح شهرزوری بر آثار شیخ سعید شهید و شرح ابن کمونه و غیراینها ازمنابع کارهای علمی آخوند بشمار میروند تعلیقات او برحکمت اشراق حاکیان این معناست و بهترین اثر یست کهدرحکومت بین افکار اشراق و مشاء نوشته شده است و حکایت از روح معتدل عامی این فیلسوف کبیر مینماید و خود بهیچطریقه بی نگرویده است و حکمت متعالیهٔ او طریقهٔ خاصی است که برجمیع طرق فلسفی ترجیح دارد و الحق حکیمی است راسخ در حکمت ذوقی و بحثی د بح

آثار عرفا ازقدما و متأخران بخصوص افكار شيخ اكبر محيى الدين «ابن عربى» و اتباع وشارحان آثار ومروجان افكار او مهمترين منبع مورد علاقه آخوند ملاصدرا مى باشد و تأثير افكار محيى الدين در آراء وعقايد ملاصدرا «اظهر من الشمس» است .

كتبغزالى آثار فاسفى وعرفانى وتأليفاتي كهدرعلم اخلاق نوشتهاست

۱ نگارنده کلیهٔ منابع کارهای ملاصدرارا (اعم از ذوقیات ، عرفانیات، حکمت کشفی واشراقی و حکمت نظری، بحثی، کتب کلامی وعلوم تفسیر وحدیث، کتب اخلاق و... بجزدو سهرساله) پیدا کردهام و درصددم که آن رابصورت فهرست منتشر نمایم و آنچه را که خوداو تحریر نموده است نیز مشخص کرده ام .

موردمراجعهٔ ملاصدرا بودهاست وهمچنین ازآثار اخوانالصفا عین و اثری در برخی ازمواضع کتب آخوند رؤیت می شود . ملاصدرا درعصری ظهور نمود که دانشمندان عصراو محصور درافکار حکمای مشاً، بودند بزرگترین فیلسوف آن دوران از عصر خواجه تا زمان آخوند ملاصدرا محقق داماد است ، میر داماد، دارای افکار تحقیقی و دقیق است. در این دوران تحقیقات و تدقیقات برتدقیقات محقق دوانی و میرصدر دشتکی و چندنفر محقق دیگر از بزرگان ایرانی در حدخود ارزنده است ولیکن افکار آنها باهمهٔ تحقیقات و تدقیقات ارزنده یی که داراست و در حد خود با ارزش است ولی از حدود می زنده معینی عبور نکرده است آنچه که تحقیق نموده اند حول همان افکار متداول مشا، و اشراق دور می زند و بالأخره شارح و مبین افکار وطرق معین مشا، و اشراق دور می زند و بالأخره شارح و مبین افکار وطرق معین است . حقیر مدتی از و قت خود را صرف مطالعهٔ کتب محشین و شار حان تجرید نمود و آنچه را که در این زمینه در رسالهٔ مستقلی بسلك تحریر آورده ام خود مبین طرز تفکر فلسفی در چند قرن است .

کتبی کهمعاصران آخوند ودانشمندان بعدازاو (غیراز شارحانافکار وتربیتیافتگان مکتباو مثل محقق لاهیجی و علامهٔ فیض... و) بعنبوان تعلیق وشرح ویا بطور مستقل نوشتهاند کاملا "بیانکنندهٔ طرزتفکر فاسفی درآناعصاراست ، نگارنده خلاصه بی ازاین افکار وعقاید را در «منتخبات فلسفی» با توضیح وشرح مختصر آوردهام که باتعلیق وتوضیح کامل به زبان فرانسوی در پنججلد منتشر میشود و جلد اول آن از طبع خارج شدهاست، باملاحظهٔ آنچه که بیان شد ملاصدرا در چنین دورانی بوجود آمید و فلسفه وحکمت اسلامی را احیا نمود .

کسانی که بیمأخذ صحبت میکنند وملاصدرارا تابع افکار دیگران معرفی مینمایند وخیالمیکنند تأسیسات عمیق فلسفیاو با همین سبک و روش در آثار دیگران وجود دارد. وکار او جمعآوری این عقاید وافکار

است و برخی ازغیر اهل فن مثلاً بمحض آنکه در کتابی اسمی از اتحادعاقل و معقول میبینند معتقدمی شوند که این مبنارا آخوند از این موضع گرفته و بنام خود شهرت داده است .

آنچه کهدرکتب ملاصدرا بااهمیت باید تلقی شود آنست که او قواعدی را تأسیس نموده است که آن قواعد پایه و اساس مطالب عالیهٔ فلسفه است قواعدی که اگر یکی از آنها برهانی نشود اثر آن در کلیهٔ قواعد فلسفی سرایت مینماید و اثر میگذارد آنهمه اشکالات وارد در مشاء و اشراق ناشی از عدم هم آهنگی این قواعد است در فلسفهٔ آنها .

مسألهٔ مهم دیگر در کتب ملاصدرا که واقعاً حیرت آوراست فروعات ومسائل مهمی است که متفرع بر این قواعد میشود و یکی از کارهای اساسی و مهم که باید انجام شود آنست که شخص واردی باید قواعد تأسیسی مقرر در حکمت متعالیه را بامسائل بیشماری که بر آن متفرع می شود در کتب بی جداگانه برشتهٔ تحریر در آورد و در ضمن مقایسه بی نیز بین مبانی ملا صدرا و دیگر آن بعمل آورد آنو قت است که معلوم میشود در دوران تالیف و تدوین حکمت و فلسفه ملاصد را چه امتیازی نسبت به دیگر آن داراست و گرنه در حاشیهٔ مطالب علمی سیر نمودن و بنظر سطحی بمسائل فلسفی نگریستن و دروادی دیگر سیر کردن انسان را بواقع نمی رساند و اصولا نگریستن و دروادی دیگر سیر کردن انسان را بواقع نمی رساند و اصولا خارجست و باید عقاید هر فیاسو فی را با افکار محققان قبل از او مقایسه خارجست و باید عقاید هر فیاسو فی را با افکار محققان قبل از او مقایسه نمود و کارهای اختصاصی اورا ملاك قضاوت قرارداد .

برخی از حکما در تحریر مسائل مهم فاسفی و تدوین کتبءامی قدرت خاص دارند ومباحث علمی را بسبکی عالی ومقرون با ابتکار و تصرف در مبانی علمی بسلك تحریر درمی آورند شیخ رئیس و فارابی از این دسته از نلاسفه بشمارمیروند . شیخ فاسفهٔ مشاً ، را با اسلوبی عالی و توام باتحقیق

وتدقیق و جامع الأطراف تألیف نموده است و شیخ اشراق در حکمت ذوقی و فلسفهٔ اشراق نظیر شیخ است در فلسفهٔ مشاً، اگر چه شیخ رئیس گفته است: چون معمول ومرسوم بین طالبان فلسفه، حکمت بطریقهٔ مشائین و ارسطو و اتباع اوست ما بهمان سبك كتب خودرا تألیف نمودیم وگرنه نزد ما تحقیقاتی است غیر از آنچه نوشته ایم .

صدرالحکما در تحریر قواعد و تأسیس مبانی هردو راسخ و صاحب قدرتست درمقام تحریر قواعد مشاً، نظیر فیلسوفی منفمر ومتمحض در حکمت بحثی بابهترین وجهی مباحث فلسفی را تقریر نمودهاست و همین قدرت را در تحریر قواعد اشراق اعمال نمودهاست . حواشی او بر شفا و تعلیقات او بر حکمت اشراق شاهدمدعای ماست و در هردو طریقه فیاسوفی راسخ و صاحبنظ راست بانضمام قدرت فعالهٔ فکری که اورا از این دو حد ومرز عبورداده است و محصور در این دو مشرب قرار نگر فته و حکمت متعالیهٔ او دارای این امتیاز است .

قبل از ملاصدرا مشارب فاسفی وطرق حکمت ازیکدیگر ممتازبودند. برخی طالب حکمت مشایی وجمعی طرفدار حکمت اشراق و عده بی نیبز طریقهٔ عرفان و تصوف معمول بعداز اسلام یعنی عرفان اسلامی را طالب بودند و بین آنها تشاجر علمی بنحوی وسیع وعمیق وجبود داشت ولی صدرالمتألیّهین به این منازعات خاتمه داد و معجونی گوارا که به ذائقهٔ طالبان معرفت سازگار باشد بوجود آورد و تصالح و اتفاقی ازبر کت زحمات ایب فیلسوف ِ نحریر تحقق پذیرفت و تأنیس «بین المعقول والمشهود» یکی از شاهکارهای علمی در دوران اسلامی است که بدست این فیلسوف کامل شردید؛ اگر چه برخی از عرفا مانند صدرالدین قونیوی و شارح مفتاح شمس الدین محمد بن حمز قبی محمد العثمانی الروسالی معروف به ابن فناری حنفی و شارح و ماتن تمهید القواعد ، ابن ترکه قبل از ملاصد را باین کار

دست زدهاند ولی آنها اگرچه در قواعد مکاشفه راسخ و محققد ولی در مسائل نظری هرگز قدرت فکری ملاصدرا را ندارند و راسخ در دوطریقه نبودند علاوه براین آنها هم مانند شیخ اشراق در خلال ومطاوی ابحاث علمی با اهلنظر، نظر خوشی نداشتند و احیانا درصدد مناقشه بر افکار نلاسفهٔ مته حض در حکمت بحثی برآمدهاند ودراکثر موارد از حدوداعتدال خارج شدهاند اذا مناقشات و اشکالات غیروارد در آثار آنها زیاداست مثل این که اکثر ایرادات شیخ اشراق به شیخ رئیس و اتباع او وارد نیست و اغلب مناقشات شارح مفتاح، اساس درست ندارد .

کامات عرفا نیز متحمل مناقشات زیاداست چون اهلسلوك چندان مقید به تطبیق قواعد کشفی ومشاهدات خود بصورت نظم قیاسی:بودند اغلب مناقشات و اشكالات حكما ومتكلمان بركامات عرفا ناشی از این جهت است. اهل سلوك بحسب شهود مقامات ومراتب، حالات مختاف دارند که نهم کلمات آنها توقف برلحاظ این حالات دارد .

\* \* \*

آنچه کهموجب عظمت ملاصدرا وسبب اعتقاد اعاظم از حکمای بعد ازاو به تفرد او در مسائل حکمت متعالیه در دورهٔ اسلامی است تحقیقات شخصی او و هدم قواعد مسلم عندالمشاء، والإشراق وجواب ازمناقشات آنها واستوارساختن مسائل بصورت نظم برهانی و تطبیق قواعد کشفی به قواعد عقلی است .

صدرالحكما در اسفار وتفسير قرآن ومفاتيح و ديگرآثار خود بهمين معنا نظر دارد ' : «لكنهم لإستفراقهم بما هم عليه من الرياضات والمجاهدات

۱ اگرکسی توانست باستحکام وانسجام آنچه گفته میشود در کلمات اهل معرفت پیدا
 نمود آنوقت است که بسخن اهل اختلاف گوش خواهیم داد .

٢ - الهيات اسفار ط ك، ص ٦٠ .

و عدم تمثرنهم فى التعاليم البحثيثة والمناظرات العامية ؛ ربما لم يقدروا ، على تبيين مقاصدهم على وجه التعليم، او تساهلوا، ولم يبالوا، عدم المحافظة على اسلوب البرهان لإشتفالهم بماهو اهم لهم من ذلك ولهذا قلد من عباراتهم ماخلت عن مواضع النشقوض و الإيرادات ولا يمكن اصلاحها و تهذيبها الالمن وقف على مقاصدهم بقوة البرهان وقدم المجاهدة...»

ایشان تصریح فرموده اند که: جامع بین مراتب کشف و شهود و مقامات برهان دردورهٔ اسلامی شخص بزرگ اوست و دیگر ان یامستفرق دربرهان و عدیم الکشف و یا متمحض در کشف و عدیم البرهان و یا متوسط در احدهما و منفمر در دیگر طریق و یا متوسط در هر دو (کشف و برهان) میباشند و الحق جزاف نگفتهاند.

## سبك فلسغة ملاصدرا دربين مشارب حكمي وعرفاني

ملاصدرا همانطوری که مکرر بیان نمودهایم از جمله افراد نادری بشمار میرود که درحکمت بحثی و ذوقی؛ فلسفهٔ اشراقی بسبك افلاطونیان جدید وشیخ اشراق (ازحکمای اشراقی دورهٔ اسلامی که مؤسس یا زنده کنندهٔ حکمت اشراقی دربین حکمای امت مرحومهاست) صاحبسهمی و افر ومقام و مرتبه یی عالیست و در حکمت نظری راسخ و در عرفان و تصوف یکی از اعاظم اهل مکاشفه و از اکابر صاحبان علوم اشراقی محسوب می شود لذا طرق تحقیق از جمیع جوانب برای او همواراست.

این مزیت یا اختصاص باو دارد ویا آنکه درصف اول راسخان در طرق مختلف فلسفی و حکمی وعلم الهی ومقدم بردیگران قرار گرفته است. چون جامع و راسخ درطریق کشف وشهود و حکمت ذوقی و بعشی و اعز من الکبریت الاحمر ، صدرالمتألیّهین من حیث المجموع بر اکابر و اساطین ترجیح ندارد بل که در هر مسلك بر خریط و منخصص در این مسلك رجحان

دارد وخود باکمال صراحت باین معنا اعتراف فرمودهاست و این ادعا در بین مشایخ کبار بسمع قبول پذیر فته شده است. درمواضع مختلف از جمله اواخر مباحث نفس اسفار شاهکارهای علمی خودرا تقریر فرموده است . قال (رض...) .

«واعلم ان هذه الدقيقة وامثالها من احكام الموجودات لايمكن الوصول اليها الا بمكاشفات باطنية ومشاهدات سريسة، ومعائنات وجودية ولا يكفى فيها حفظ القواعد البحثية واحكام المفهومات الذاتية والعرضيسة .

وهذه المكاشفات والمشاهدات لا تحصل الا برياضات ومجاهدات فى خُلوات مع توحشُّ شديد عن صحبة الخلق وانقطاع عن اعراض الدنيا و شهواتها الباطلة و ترفشُّعاتها الوهميَّة وامانيها الكاذبة .

واكثر كلمات هذاالفيلسوف مما يدل على قوة كشفه ونور باطنه ، وقرب منزلته بعداز ذكر عباراتي در شأن ارسطو گويد:

«... واماالشيخ صاحبالشفا فام يكن اشتفاله بأمورالدنيا على هـــذا المنهاج... والعجب انه كلما انتهى بحـــثه الى تحقيق الهويات الوجودية دون الأمور العامية والأحكام الشاملة تبايد ذهنه و ظهر منهالعجز و ذلك في كثير من المواضع».

ما درمباحث فلسفی بمسائل برخورد می نمائیم که حفظ قواعد بحثی و تسلطبر قوانین منطقی ومسائل نظری کافی ازبرای درك واقع نیست. مسائلی وجوددارد که عقل نظری طریقی ازبرای نیل بواقع پیدانمی کند مثل اکثر مباحث مربوط به نشئات نفس بعداز موت و کثیری از مسائل مربوط به احوالات اهل آخرت که دراولیات این مسائل کمیت عقل لنگاست و احیانا عقل بدون استمداد از شهود و کشف در نیل بآن اعجمی است «ومن لم یجمل الله له نورا فما له من نور».

۲- اثولوجیا قطعاً از ارسطو نمیباشد بامدارکی که امروز بدست غربیها آمدهاست انولوجیا از شیخ یونانیست و فلاسفهٔ اسلام اشتباه کرده اند که آنرا بارسطو نسبت داده اند.

١ اسفار اربعه ، سفر نفس، طك ١٢٨٢ ه ق ص ١٢٦ .

## ما مواضع اشتباه شيخرا با كمال اختصار نقل مينمائيم

مورد اول - شیخ حرکت جوهریه را بزعم آنکه موضوع در تحول ِ ذاتی باقی نمی ماند و خارج میشود از ماهیتی بماهیت دیگر ؛ انکار نموده و گفته است اگر جوهر و ذات انسان متحرك باشد، لازم آید از انسان بودن، خارج و داخل نوع دیگر گردد .

مابطور تحقیق بیان کردیم که شی، واحد ممکن است حصولات متعدده داشته باشد بااصالت وجود و وحدت حقیقت آن، وجواز تشکیك در حقیقت واحده وجواز قبول تفنش و تشکیك در یك اصل و وقوع جوهر درصراط استکمال ذاتی باعتبار رفعت درجات و جواز دربرداشتن ذات جوهری واحد حدود غیر متناهی را باعتبار قبول هر متصل انقسامات بحدود غیر متناهی بنحو قوه و ابهام کماهوالواقع فی الوجود و جواز وقوع تقدم و تأخش علیت ومعلولیت، شدت وضعف دریك اصل واحد و سنخ فدارد مجالی ازبرای اشکالات شیخ واتر اب واتباع او پاقی نمی ماند شیخ بسیاری ازمبانی عالی فلسفی را بهمین لحاظ و بواسطهٔ وجود همین مناقشات که بنابر اصول وقواعد وسبك فلسفه و حکمت شیخ وارد وصعب الدفع وبنا براصول وقواعد صدر اعاظم العرفاء والحکماء و اساس فلسفه و حکمت وی سهل الدفع است انکار فرموده است .

مورد دوم - شیخ روی انکار تشکیك ذاتی ونفی حرکت جـوهری و عدم اذعان باتحاد عاقل ومعقول؛ مثل نوریه وعقول عرضیه را انکار کرده و اینهمه جهات وحیثیات متکثره را بعقل واحد مستند کرده است. ما تبعــــا

ا\_ رجوعشودبهاسفار چاپ سنگی طهر ان مباحث حرکت از ص۲۲۲ تا ۲۳۳ لا یخفی کهشیخ اشراق باآن تمحشُّض در کشف درکثیری از مشکلات مسائل فلسفی غیر از آنچه شیخ رئیس (شیخ فلاسفهٔ اسلام) تحریر نموده نیاورده است .

لصدرالمحققین همهٔ اشکالات اورا دفع کردیم و بنحوی مطلبرا تقریر کردیم که اگرکسی با ملاحظهٔ آن مطالب مشل افلاطونی را نفی کند اهل ِ تعمق و تدبر و تحقیق درعقلیات نمی باشد  $^{7}$  .

سوم – شیخرئیسواتباعاو رویانکارتشکیكذاتی وتحولجوهریوعدم اذعان بمثُل نوری اتحاد عاقل و معقول و اتحاد نفس باعقل فعال و نیز اتحاد نفسرا بامطلق مدركات منكرشدهاند ، ما با بیانات كافی و شافی و جوه فساد قول او و اتباعش را بیان كردیم .

چه تنکه بنا برنفی تحول ذاتی درجوهر و ذات صورت نباتی و و قوع آن در صراط حیوان بنحو کون و فساد (نه بنحو استکمال جوهری و حرکت ذاتی در قوس صعود و معراج ترکیب) نفس هر انسانی دارای مرتبه یی خاص و حدمخصوص است و آنچه که بر آن از صور وارد شود اعراض متأخرة الوجود از جوهر نفس خواهد بود و اتحاد جوهر با عرض غیسر متصور و ترکیب این دو انضمامی خواهد بود (تازه آنهایی که بین جوهر و عسرض ترکیب اتحادی قائلند و ترکیب انضمامی را منحصر در مرکبات اعتباریه میدانند روی اصل کلی حرکت جوهری و وحدت و جود و تشکیك در مراتب

الله حقیر دربین ارباب حکمت ومعرفت دراین عصر کمتر کسی را می شناسد که در همین مباحث مثل افلاطونی واتحاد نفس باعقل فعال راسخ باشد تارة ازناحیهٔ تشکیك درامکان و توع رب النوع؛ عقل مجرد تحت طبیعت انسان قاعدهٔ املکان اشرف را در این مقام جاری نمید انستند بااینکه مجالی از قبول و قبوع خارجی فرد برزخی انسان در صعود و نزول و جود نداشتند و اقعا تصور اینکه انسان؛ همین انسان لحمی مادی و اقع در دار حرکات و انقلابات دارای فردی از سنخ خود آنهم مجرد تام ازماده و لو ازم آن باشد؛ در حالی که ماهیت متساوی است از جهت نسبت باهمه افراد و طبیعت عقلی کلی دلیل بر امکان تحقق مجرد صرف در نشأه علل و حاق کبد ملکوت اعلی می باشد امر مشکلی است .

۲ ـ رجوعشود بجلداول اسفار چاپسنگی طهران ص۱۲۱ تا ص۱۲۹ .

یک حقیقت واحد عرض را تشاش جو هر میدانند) لذاراهی ازبرای اتحادنفس باعقول طولی وجود ندارد و هر صورتی خارج از جو هرنفس خواهد بود روی این میزان رجوع نهایات بهبدایات و کون العاقة صورة تمامیقة لذات المعلول وبالأخره رجوع حقایق باحدیت وجود محقق نخواهد شد .

چهارم – شیخ بواسطهٔ بررسی نکردن در حقایق و جودیه، مطالعه صرف درمفاهیم ذهنیه وانکار سریان علم و قدرت و اراده و سایر شئون ذاتیه و جود، در جمیع اشیاء عشق هیولا بصورت را انکار کرده است و در رسالهٔ عشق هم که در صدد اِثبات عشق در جمیع ذرات و جود بر آمده است ایسن مسئله را برهانی نکرده است .

پنجم – تبدل صور عناصررا بصورت واحد معتدلالكيفية انكار نمودهاست، صدرالمتألفين درمباحث جواهر و اعراض اين مطلب را بطور مبسوط بيان كردهاست .

ششم - شیخ وجمیع فلاسفهٔ اسلام بواسطهٔانکارتحول ذاتی وجوهری قائل بسرمدیت افلاك و اصول عناصر و ازلیت هیولای عالم گردیده اند با آنکه جمیع حرکات؛ مستند بحرکت ذاتی جوهرند و براهین قاطعه براثبات حرکت جوهری قائم می باشد و حدوث زمانی عالم، اجماعی ملیشون و حکماء و انبیاء (علیهم السلام) است وما حرکت جوهری را بابراهین متعدد اثبات

۱- رجوعشود بهاسفار چاپطهران سنگی جلداول ص۱۲۱تا۱۷۱ والهیات ص۱۱۱ شیخ چون مثلوجود، علم وقدرترا ، ساری دراشیانمیداند از اثبات شوق و عشق درمادیاتعاجز ماندهاست لذا آخوند درالهیاتاسفار ص۱۱۱گفتهاست: شیخ درجمیع مواردی که خواسته است عشق هیولی بصورت را اثبات کند باسم تنهای عشق اکتفاکردهاست چون عشق بدون ادراك خود وعلل خود محقق نخواهد شد وشعور بکمالات ودرك نقص فقدان کمال و علم بهمطلوبیت کمال حجر اساسی وجود و ظهورعشقاست .

۲ - رجوعشود بجواهر و اعراض اسفار.

كرديم و جمع نموديم بين قدم فيض حق و حدوث مستفيض «والعالم بشراشره حادث زمانى» وفيض حق على الدوام بر اعيان متجلى است ماده وصورت عالم ماده دائما مسبوق است بحدوث زمانى و حق دائم الإفاضه وماده يك آن بقاندارد وكار حق تحول ماده ثابت بصور حادث نيست والا يلزم اما انعدام الأشياء براسها او قدمها «فافهم وتأمل ان كنت اهله و الا فذره فى سنبله».

هفتم – شیخ وسایر حکما از کیفیت وجود نفس و وجود اطلاقی آن ونحوهٔ اتحادش با قوای ظاهری وباطنی غافل ماندهاند وچون نفس را روحانی الحدوث میدانند سریان و اتحادش را بابدن واعضا وقوای ظاهری وباطنی نتوانسته اند اثبات کنند .

بنحوکلی حکمای منکر حرکت جوهری را باید درعلم بنفس و اعتقاد بنحوهٔ وجود آن جزء «منزهه» دانست کمااین که متکامان منکر تجرد روح جزء مشبهه محسوب میشوند ونفس چون هیکل توحیداست در کثیری ازاحکام تأسی بحق اول نمودهاست جامع بین تشبیه و تنزیه در اعتقاد بحق ناجیاست ومظهر تام او نفسناطقهاست نفس باعتبار مقام ذات که مقام «سیس » آنباشد دارای مقام تنزیه و مبرا از احکام اجساماست ولی باعتبار مقام تجلی وظهور عین مواد و اجساماست ، وقیل :

«ان الحق المجرد عن الحدثان والمنزه عن احكام الزمان والمكان عين الخلق المشبه بل الحق هو الخلق المشبه» ولذا قيل: «ان النفس هو الحق و چون معناى بسيط الحقيقة كل الأشياء بنا بر مبانى آنهاد رست واضح نگرديده لذا از تصور اين معنا كه چگونه ميشود قواى يكوجود واحد بعضى

۱- رجوعشود به اسفار اربعه چاپ طهران (سنگی) مباحث حرکت جوهری والهیات ص ۱۷۵ «ان دوام الفیض لاینافی حدوث العالم و تجدده فی الوجود» رجوع شود به رسائل و شراهدالربوبیه و تفسیر قرآن و مفاتیح وسایر کتب صدر المتألهین .

مدرك وبعضى غير مدرك باشند عاجزند انكار حركت حوهر به و قول به حدوث روحانی نفس با اتحاد نفس با قدوای جسمانی منافات دارد لدا شیخ درجواب اشکال بهمنیار عاجزمانده وگفتهاست: «انی لست احصل هذا» صدرالمتألهين ازطرق متعدد اثبات كردهاست كه نفس با وحدت ذاتش عین جمیع قواست درسفرنفس در اثبات این معنا گوید: «و هـذا مطلب شريف وعايه براهين كثيرة . البرهان الأول من ناحية المعلوم الخ» هشتم - بهمنيار ازشيخ از امر ثابت درحيوان ونبات سؤال مينماند ا شیخ درجواب عاجز مانده ومیگوید: «لوقدرت» . درمباحث حرکت جو هری بیان کر دیم که موضوع حرکت باید بحسب وجود وتشخص باقی باشد و موجود جسماني متحرك موضوع حركت آنماده بايك صورتيست بهندو اطلاق و ابهام چون قرار و ثبات شأن مجر داست ودر حركت در كم وكيف موضوع حركت جسم است بامقدار «ما» ياكيف «ما» واصولاً تشخص موجود متحرك بيشازاين ممكن نيست باشد. اين معنارا درمباحث قبلي بيان كرديم. صاحب حكمة الإشراق بواسطهٔ نرسيدن بآنچه كه ذكرشد حركت درمقولهٔ «کم» را انکار کردهاست شیخالرئیس نیز اظهار عجز در اینمسئله نمودهاست و از اثبات موضوع ثابت درنبات وحيوان عاجز مانده وندانسته است كهموضوع درحركت كميه عبارتست از جسم مع كم ما وفى الحركات الكيفيسَّة مع كيف ما و انالمادة مع صورة ماهىالموضوع للحركةالجوهريسَّة. بعضی از اساتید ما تصور می فرمودند مراد از «کم ما» یا «کیف ما» صورت و وجود مبهمه است و اشكال مى نمو دند كه موضوع خارجى حركت

۱۔ اسفار چاپ قدیم سفرنفس ص٥٣٠ .

۲\_ رجوعشود به اسفار چاپ سنگی طهران مباحث عاقل ومعقول ص ۳۱۵ «ان المدرك للصور الخيالیَّة ایضا لابد ان یکون مجردا عن هذا العالم» مباحث نفس (ص ۷۱، ۷۲، ۷۲، ۷۲، ۷۲) وص ۱۲۵، حواشی حکمت اشراق ط ۱۳۱۲ه ق ص ۳۸، ۵۰، ۲۰، ۱۰، ۱۳۱۶ م.

بامنهات باید امر مشخص بالفعل باشد در حالتی که جسم متشخص باکم یا کیف باعتبار وحدت شخصی موضوع حرکت است و ابهام لازمهٔ موضوع متحرك غیر ثابت است و امری که یك آن بقاء ندارد شخص آن قابل اشاره نیست و ابهام و عدم تعیش ملازم باقوه لازمهٔ موجود متحرك است و جهت ثبات آن همان فرد مجرد عقلانی است که طبیعت سیال قوهٔ آن عین فعلیت و فعلیت آن عین قوه است این عبارت از شیخ است ا

«واماالشی،الثابت فیالحیوان فانه اقرب الیالبیان ولی فیالأصول المشرقی خوض عظیم فیالتشک ثم فیالکشف واما فیالنبات فالبیان اصعب (چون اجزای نبات مختلف الطبایع نمیباشند و اجزای آن متشابهند ولیکن اجزای حیوان چون تشابه ندارند ممکن است جزئی از آن اصل و ثابت و تقیهٔ اجزاء آن فرع و متغیر باشند).

«واذا لم یکن ثابت کان تمیتُزه لیس بالنوع فیکون بالعدد ثم کیفتکون بالعدد اذا کان استمراره فیمقابل الثبات غیرمتناهی القسمة بالقوة ولیس قطع اولی من قطع فکیف یکون عدد غیرمتناه متجددا فیزمان محصور...» (ازاین عبارات معلوم میشود که شیخ در اثبات موضوع حرکت در حرکت کمیه و بقای آن عاجز مانده است و باتر دید سخن میگوید و بهلیت و لعلل بحث را دنبال میکند بعداز این عبارت گفته است: شاید عنصر در حرکت کمی ثابت است؟ بعد چگونه میشود در حرکت کمی عنصر ثابت باشد در حالتی که، (کم) متجدد وارد بر عنصر واحد نمیشود بل که بواسطهٔ تفذیه، تجدد بر همهٔ عناصر جسم واقع میشود پس شاید صورت واحد، در زیاد تر ازمادهٔ واحد حلول مینماید چگونه چنین امری ممکن است با آنکه صورت واحد، موجب تعیش مادهٔ واحد است و شاید صورت واحد درمادهٔ واحد موجب تعیش مادهٔ واحد است و شاید صورت واحد درمادهٔ واحد محفوظ است و تا آخر مدت بقای شخص ثابت است چگونه این امر امکان

۱- جلداول اسفار اربعه چاپسنگی طهران ۱۲۸۲ ه ق ص۲۲۹،۲۲۸ .

دارد درحالتی که اجزای جسم درحالت نمو، روبزیادتست و این زیادتی در همهٔ اجزای جسم بطورمساویست یعنی همه اجازای جسم روبزیادتی میباشند چون قوهٔ جسمانی مبدء حرکت، درهمهٔ جسم ساریست و همهٔ اجزای جسم ازاین جهت متساویند و درجسم، جزئی که صلاحیت ازبرای ثبات داشته باشد نیست . شاید قوه یی که درجسم بحسب وجود، سابق بر قوههای دیگر میباشد؛ اصل محفوظ است ولیکن نسبت این قوه، بقوهٔ سابق خود مثل غیر این قوه است ، نسبت بقوهٔ لاحق برآن شاید نبات واحد را ما گمان میکنیم واحد است بلکه وحدتش و خدت عددی نمی باشد و هر جزئی که وارد میشود جزء مستقلی است که واحد بالتشخص است و متصل میشود بحزء اول . »

ازاین عبارت معلوم میشود که شیخ (ره) در این مسئله مردداست و اکثر این احتمالات برای حل اشکال مخالف با مبانی و قواعد مقرر در کتب شیخ میباشد ۲ ومبانی او سازگاری بااین احتمالات ندارد و باعدم تجدید فکر در

۱ - این کلام باید مورد دقت واقع شود بااصول وقواعد مسلم نزد دانشمندان طبیعی درعصر حاضر بایدنحودیگر دراین قبیل ازمسائل طبیعی بحث نمود .

٧- شيخ بعداز عبارت مذكور گفتهاست: «او لعلالاول (يعنى جزء اول) هوالاصل يغيض منهالتالى شبيها به فاذا بطلالاصلبطل ذلك منفير انعكاس؟ ولعل هذا يصح فى الحيوان او اكثر الحيوان ولا يصح فى النباتلانها لاتنقسم الى اجزاء كل واحد منها قدر يستقل فىنفسه ؟ او لعل للحيوان والنبات اصلا غير مخالط لكن هذا مخالف للرأى الذى يظهر منا (چونشيخ هم ارباب انواع را كه اشراقيون اصل ثابت انواع ميدانند انكار كرده است و هم تجرد برزخى حيوان را منكر است وقول باين دو مخالف اساس فلسفة او ميباشد ولى ملاصد را هم قال به ارباب انواعست وهم به بقاى نفوس حيوانات قائل است) ولعل المتشابه بحسب الحسفير متشابه فى الحقيقة والجوهر الاول ينقسم فى الحوادث من بعد انقساماً لا يعدمه معللك اتصالا وفيه المبدء الاصلى او لعل النبات لاواحد فيها بالشخص مطلقا الا زمان الوقوف

مبانی و اصول مقرر درکتب مشاء باید از حل کثیری از عویصات فاسفی مأیوس بود لذا صدرالمتألهین با تاسیس قواعد تازه و هدم مبانی اتباع مشاء ازیرای حل کثیری از اشکالات و تصحیح بسیاری از قواعد چادهٔ دیگر اندیشید .

نهم – بهمنیار ازشیخ سؤال میکند: آیا حیوان مانند انسان ذات خودرا درك مینماید یانه؟ اگر حیوان ذات خود را درك مینماید برهاش چیست؟ شیخ درجوابش گفتهاست: «پحتاجان نفکر فیذلك ولعلها لاتشعر الا بما تحس او بتخیل ولاتشعر بذواتها اولعلها تشعر بذواتها بآلات اولعل هناك شعورا «ما» یشترك بینالاظلال یجب ان تفکر فیهذا»؟! در حالتی که بسیاری از براهین مثبت تجرد انسان مانند «منادرك ذاته فهو روحانی » واین که حیوان ازمنافی وجود خود فرارمی کند و اینمتفرع بر حضور فاتاوست ازیرای ذات او برای حیوان نیز اثبات تجرد مینماید و یکی از مواردی که اشکالات متعدد بر مشاء وسایر حکمای منکر تجرد برزخی در حیوانات واردمیشود همین موضعاست و کثیری ازدلائل تجرد نفس،اثبات تجرد عقلانی نمینمایند و ازطر فی درحیوان نیز نفس مجرد مشل انسان تجرد عقلانی نمینمایند و ازطر فی درحیوان نیز نفس مجرد مشل انسان ائبات مینمایند.

شیخ چون تجرد خیال را انکار کردهاست و تجرد را منحصر به

اللى البي الله الله المناف (درحالتى كه درحال وقوف هم نبات تغذيه مينمايد و اجزاى آن عوض ميشود وهرموجودى كه تغذى نمايد دائما دراستحاله وحركت است) فهذه اشراك وحبائل اذا حام حواليها العقل وفرع عليها ونظر فى اعطافها رجوت ان يجد من الله مخلصا الى جانب الحقيد واما ماعليه الجمهور من اهل النظر فليجتهد جماعتنا فى ان يتعاون على درك الحق فى هذا ولا يياس من دوح الله .» بهمنيار بعد ازمطالعه اين رساله بشيخ نوشته : «ان انعم الشيخ ادام الله علوه باتمام الكلام فى اثبات شىء ثابت فى ساير الحيوانات سوى الانسان و فى النبات كانت المنة اعظم .» شيخ در جوابش نوشته است : «ان قدرت» .

عقلانی میداند در تجرد نفوس حیوانی تر دیددارد و در جواب بهمنیار عاجز مانده است و آنچه را که بطور تر دید در جواب تامید گفته است خارج از صناعت علمیست.

صدرالمتالهین بطورتفصیل درموارد مختلف از کتب خود تجردخیال را اثبات کرده است .

دهم ازشیخ سؤال شده است: «ان ماقیل: ان الصور الکلیگة اذاحصات لشی، صار ذلك الشی، بها عقلاً؛ امر عجیب فان الشی، انما یصیر عقلا بان یتجرد غایة التجرد و کیف یدخل علی شی، غیر مجرد مایجرده فان قواله: یصیر الشی، عقلاً معناه یصیر به الشی، مجرداً. فاجاب بان معنی «صار» لیس انه صار (حینئذ) بل معناه انه دل علی کونه کذلك وهذه الكامة یستعمل مجازاً» . چون شیخ نفس را در اول مرحاله وجود، جوهری، مجرد میداند دربیان این قسم از مباحث و کیفیت تقریر آن خیلی عاجزاست و در این موارد، شیخ غور در مباحث نمیکند و باتر دید سخن می گوید:

بنا بر مبنای شیخ «قده» ازبرای عقل، مراتب متعدد، از قبیل عقل هیولانی وعقل بالقوه وعقل بالملکه وعقل بالفعل نمی شود قائل شد چون ننس در اول مرحاهٔ وجود، مجرد از ماده است وبایدمد تها معطل وسرگردان درافعال باشد وحال آنکه درامور طبیعی تعطیل در فعل معنا ندارد و قد قیل : «انه لاتعطیل فی الفیض ولامعطل فی الوجود» .

درمباحث قبلی بیان کردیم که نفس، دراول مراحل وجود عین مادهٔ جسمانیست بعداز استکمالات جوهری خیال بالفعل و عقل بالقوه میشود و ستدریج عاقل بالفعل و بعداز مراحل استکمالی متحد با عقل فعال میشود، نفس در اول مرحلهٔ وجود چون ماده ازبرای معقولاتست بتدریج بواسطهٔ استکمال ذاتی و عبور ازمنازل مادی و طیمراحل تجرد برزخی به مرتبهٔ عقل بالفعل میرسد و صورت عقلیه، مرتبهٔ فعلیت و کمال نفس میگردد.

برخی از نفوس مراتب عقل (مراحل طولی) را پیموده و بعداز رفیع وسایط و حجب نوری و استار امکانی بمقام فنای فیالله و بقای باو و بمقام فنای عنالفنائین وصحو بعدازمحو و تمکین بعداز تلوینمیرسند. نیل به این درجات ومراحل بااصول و قواعد شیخ سازگاری ندارد نفوس کمل از اولیا و انبیا بنا بر فلسفهٔ شیخ بانفوس آحاد ازمردم در ابتدای وجود، دریکدرجه و ازاحاظ کمال ذاتی وجوهری دریکمرتبهاند و فقط از جهت عوارض غریبه تمیل دارند بنابراین قاعده اتصال بعقول و نیل بمقام فنای در قدسی معنا ندارد و صور و اعراض وارد بر نفس هرگز مقام جوهس نفسرا تغییرنمیدهند و کوچکترین فعلیتی درجوهر وجود نفس حاصل نمیشود و چون نفس درصمیم ذات بکمالی جوهری نرسیدهاست قادر به عروج معنوی نمیباشد و چون بر کمالآن افزوده نمیشود بمقام فنای در قدسی نمیرسد و هرچه دارد همانست که در اول وجوددارد یکقدم به قدسی بلاد تجردآباد بر نمیدارد .

حکمای محققین نهایت سیر استکمالی انسان کاملرا تا مقام ومرتبهٔ عقل (برخی تامقام عقل فعال وبرخی تامقام عقل اول) میدانند چون اول تجلی حق عقل است ولی عرفا نهایت استکمال انسان کاملرا تا مقام احدیت دانسته و عقل اول را حسنه یی از حسنات حضرت ختمی میدانند.

شیخ الرئیس و اتباع او بواسطهٔ انکار تجرد خیال، در بقای نفوس بسیطه وسازج متحیرند درمجالس سبعه بطور صریح قائل به بطلان نفوس اطفال بعد ازموت شده است درجای دیگر قائل ببقای آنها شده و گفته است؛ ملاك بقای آنها همان ادر اك اولیات است که مرتبهٔ خیلی ضعیف از ادر اك باشد. در نزد راسخ در فلسفه نشآت آخرت نشأهٔ ادر اکی و علمیست ونشأهٔ دیگر منحصر به عالم عقلی صرف نمیباشد اکثر نفوس حشرشان حشر برزخیست و انسان ادر اك عقلی پیدا نمی نماید مگر آنکه معانی کلیه را ادر اك

نماید وحشرش حشرتام نخواهدشد مگرآنکه مراوده با مجردات پیدانماید. صرف ادراك امور عامه و مفاهیم بدیهیه مبدء سعادت عقلی نمیشود علاوه براین نفوس جزئیهٔ اطفال، ادراك كلیات اولیهرا هم واجد نمی باشند.

این بود کلام در بیان برخی از موارد اختلاف ، بین فلسفهٔ شیخ و حکمت متعالیهٔ صدرالحکما، «قدس الله روحهما» .

شیخ چون تشکیك در حقیقت وجودرا انكار نمودهاست و از اعتقاد به تباین دروجود تبعاتی در فلسفهٔ او وجود دارد در بیان قسمتی ازمباحث مهم ربوبي كوتاه آمده است ازجمله مسأله اصل توحيد ونحوه وجود حق ونسبت او با مظاهر امكانيه و نحوهٔ تقوم كثرات بحق اول بكنه اين مسألة مهم حكمي كه قوام مقيدات و معاليل امكانيه بوجود مطلق و علت العلل باشد نرسیدهاست لذا حابر ندانستهاست که حقابق وجودی علوم تفصیلی حق باشند وبعداز آنکه حقابق امکانی، انفصال وجودی از حق دارند (کمااعترف به الشيخ الأعظم) ممكن نيست علوم حق محسوب شوند ونيز از نحوهٔ انطواي كثرات دروحدت غافل مانده است و ملاك علم تفصيلي حق را صور مرتسمه واعراض ذهنيه دانستهاست ونيز ملاك علمحق بهغيررا ارتسام صور میداند و علم حضوری را دراین مقام منکر است اصولا شیخ بواسطهٔ انکار برخى ازمسائل مهم فاسفى احاطه و معيت قيومية حقرا كماهو حقها تصوير نفرموده و بطور مطلق ازدرك مسأله مهم انطواي كثرات در واحد حقیقی و تجای و تدلی وجودی واحد بصور متکثره که پایه و اساس حل بسیاری از مشکلات فلسفی مربوط بعلم حق دردوموطن (قبل وبعداز کثرت) وبودن نفس، عقل فعال نسبت بمعقولات خود ونحوهٔ انطوای صور کثیره و معقولات مرسله درمقام احديت نفس و نحوة تجلى وظهور نفس بصورت وصور معقوله كه: العقل البسيط الإحمالي خلاق للصور . . . عاحز است و نمى تواند تصوركند كه وجودى واحد بوحدت اطلاقى ممكن است منشأ انتزاع مفاهیم متعدد و متکثر شود و قبول تجزی و تقدر نماید (تجزی و تقدر عقلی) وبواسطهٔ سریان دادن حکم واحد عددی بواحد اطلاقی اتحاد نفس باعقل فعال و اتحاد عاقل ومعقول را انکار نموده است. دخالت اجباری او درامور سیاسی و دولتی و اشتغال او بعلوم کثیره وگر فتاریهای زیاد که دامنگیر او بوده اورا ازانفمار تام در حکمت الهی بازداشته است و فرصت تفکر را گاهی از او سلب نموده است لذا گوید: «اقد دفعت الی اعمال لست من رجالها و قدانساخت من العلم انماالحظه من ورا اسخف تخین معشکری له تعالی …» یکی از شاگر دان از او خواهش می کند که به نوشتن تصنیفی که در یکی از سفر ها از بین رفته بود مبادرت ورزد شیخ در جواب فرموده است: شم من هذا المعید و من هذا المتفرع من الباطل للحق و عن الدنیا للآخرة و عن الفضول للفضل فقد انشب القدر فی شمخالیب الفیر فما ادری کیف

باهمهٔ این حرفها شیخ ازمو فقترین عامای اسلامی بشمار میسرود و خدمات اوبعالم علم نظیر ندارد. این مرد بزرگ در دوران کوتاه عمر خود، منشأ برکات و انوار و مبد، فیوضات بی سابقه یی قرارگر فت و در تاریخ علوم مقام بی نظیری دارد و شاید احدی مقام اورا درعاوم متعدد نداشته باشد. هیچ دانشمندی در عصروی نتوانسته است مدعی شود که استاد شیخ بوده، وی در هر علمی در اند کمدتی استاد را عقب می گذاشته است و بصورت معلم استاد تجلی می نموده است. قیل فی حقه: «اول عقل ظهر فی تاریخ البشر».

## فهرستآثار آخوند ملاصدرایشیرازی (م.٥٠٠ ه ق)

آثار صحیح وقطعی آخوند بشرح زیراست:

1- اجوبةالمسائل (جواب مسائل بعضالخالان) جواب بر سؤالهای یکیاز تالامید یا یکی از دوستان آخوند کهتاکنون جزء آثار وی ضبط نشده است نسخه یی است بخط شخصی کهنز دیك بعصر مؤلف نوشته است. رساله جواب چندمسألهٔ حکمی مهم است درسؤال از علت غایی و تحقیق درمسألهٔ اختیار در مبده وجود و تحقیق در کیفیت بودن جوهر جنس از برای انواع جوهری و اقامهٔ دلیل بر آن که عرض حنس اعلی نسبت به انواع عرض نیست اقامهٔ دلیل بر اثبات هیولا وجوهریت آن و بیان وجوه فرق بین خیثیات و تقریر آنکه چه حیثیتی مکثر ذات موضوعست وغیر بیان وجوه فرق بین خیثیات و تقریر آنکه چه حیثیتی مکثر ذات موضوعست وغیر اینها از مسائل مهم حکمی .

۲- رساله - در اتحاد عاقل و عقل و معقول که نسخـهٔ خطی آن مدتی در
 دسترس اینجانب بود و بنا برنوشتهٔ علامهٔمعاصر ۲ آقای حاجشیخ آقابزر گطهرانی

ا سائل باحتمال قوی از تلامید آخونداست وقطعاً غیراز فیض و فیاض و تنکابنی است ولی مردی محقق و صاحبنظراست درردیف اساتید بزرگ و جای تأسفاست که چنین دانشمندی بطورکلی ناشناخته مانده است ومسلماً ملاصدرا غیراز تلامید معروف خود شاگردانی داشته است که ما آنها را نمی شناسیم و شاید یکی از آنها همین سائل «قده» است.

سائل از قرارمعلوم کسی است که محضر آخوندرا زیاد درائ کرده است و خیلی آخوند صمیمانه بااو رفتارمی کند . این رساله جزء همین مجموعه دردسترس اهل معرفت قرارمی گیرد

۲- مرحوم حاج شیخ آقابزرگ از دانشمندان بزرگ وجلیلالقدر عصرما بود که در طهران متولد شد و بعداز فسرا گرفتن علسوممرسوم عصر برای تکمیل تحصیل به نجفاشرف مسافرت نمود ومدتها بدروس اساتید بسزرگ ازجمله بدرس علامه نامدار آخوند خراسانی (ره) حاضرشد و ازافاضل این حوزه ها بشمارمیرفت روی صفا وپاکی نیت دست بکاری زد که ازعهدهٔ هرکس ساخته نیست از جمله تألیف کتاب نفیس ((الفریعه)).

«قده» در «الذريعة الى تصانيفالشيعه» (١: ٨١) بچاپ رسيدهاست آخوند در اين رساله برطبق آنچه كه دراسفار نوشتهاست اتحادصورت معقوله را با جوهر عاقل اثبات مينمايد. اين رساله دردست طبعاست وبا حواشي اينجانب منتشر ميشود. اين رساله خطي است و از آن دونسخه حقير ديده است كه در آخر يكي از اين نسخ بعنوان تعليق «منه» كه نزد برخي ناتمام و نزد جمعي از اعلام تمام است به اتحاد «علم و عاليم و معلوم» در علم نفس به غير ذات خود استدلال نموده است . نگارنده در حواشي «المشاعر» مفصل در اين باب بحث نموده ام .

۳- رساله در اتصاف ماهیت بوجود که در رسائل (از ص ۱۱۰ تا ۱۱۹) چاپ شده است دراین رساله صدرالمتألیهین بر امام رازی و محقق دوانی و سیت سند درجواب از اشکال قاعدهٔ فرعیته « ثبوت شیء لشیء فرع ثبوت المثلث له » اشکال کرده است و جواب آنهارا درباب قاعدهٔ فرعیته تمام ندانسته است. چون بنا برقول تحقیق وجود از عوارض تحلیلی ماهیت است و ماهیت و وجود بوجود واحد موجود دند وقاعدهٔ فرعیه درقضایایی که مفاد هلیت مرکبه اند جاری است نه درمفاد هلیت بسیطه .

آغاز: «الحمد لواهب الحيوة والعقل والصَّلوة على النبّى والأهل. اما بعد واعلم هداك الله انه قداضطربت الأهواء واختلفت الآراء في باب اتصاف الماهيّة بالوجود. وانجام: «الماهية معنى كلى صادق عليه متحدة معه؛ موجودبه؛ لابنفسها الا بمجرد الإعتبار».

٤- جواب مسائل حكيم فاضل شمس الدين (معروف بهملاشمسا) محمد گيلانى
 تاميذ ميرداماد كه در حاشية مبدء و معاد چاپ شده است .

٥- اجوبة المسائل النصيريّة پاسخ بر پرسش محقيّق طوسى « نصير الملّة والدين » از شمس الدين عبد المجيد بن عبد الحميد بن عيسى خسر وشاهى ك خسر وشاهى أز آن سؤ الها جو اب نداده است و صدر المتأليّة ين از آن سؤ الها جو اب نداده است و صدر المتأليّة ين از آنها پاسخ داده است. رجوعشود به حاشية مبدء و معاد طق ١٣١٣ هق، ص ٣٧٧-٤٩١ و شرح هداية

اثیریه ط ۱۳۱۹ ه ق ص۳۸۳-۳۹۳ – این جوابها را در اسفار و حاشیهٔ بر شف و بعضی دیگر از کتب خود ذکر کرده است . جواب بعضی از این اسؤله بنا بر طریقهٔ خواجه وشیخ امکان پذیر نیست لذا صدر الدین شیر ازی «رض...» بطریقهٔ خود از آن پرسشها جواب داده است .

7- اسرارالآیات و انوارالبیتنات مشتمل بر یك مقدمه و ده مشهداست . این كتابرا بروشِ فلسفی وعرفانی نوشته است مرحوم آخوند ملاعلی نوری بر آن حاشیه نوشته و درسال ۱۳۱۹ ه ق درطهران بچاپ سنگی رسیده است . اوایل این كتاب مشتملست بر تقریر معانی ایمانو كفر وموجبات رحمت و عنداب و چون در بیان حقایق مبده و معاد بكتاب الهی و سنت نبوی و ولوی استدلال یا استشهاد بینان حقایق مبده و معاد بكتاب الهی و سنت نبوی و ولوی بابیانی عالی و رسا مینماید و مبده مكاشفات او آیات الهیه است بطور اجمالی ولی بابیانی عالی و رسا وجوه فرق بین كلام و كتابرا بیان نموده است و علت اشتمال كتاب تدوینی بسر مراتب ومقامات تكوین و نظام و جود و سِیِّر جامعیت ِ قرآن نسبت بجمیع كتب الهیه را تقریر نموده و بعد پرداخته است به تحقیق در مراتب و مقامات توحید به لسان اهل وجود از صراط و در جات صعود و ارتقاء بحق و مراتب و مقامات انسان بحسب معاد و وجود از صراط و در جات صعود و ارتقاء بحق و مراتب و مقامات انسان بحسب معاد و نهایت وجود الی فناء فی الله با بهترین و جهی به دو لسان بالسان كشف و بر هان تقریر شده است از این كتاب احاطه و انغمار مؤلف به آثار عرفا و علوم كشفیه و تفرد او در بحث از حقایق آشكار است .

۷- اکسیر العارفین فی معرفة طریق الحق والیقین، در اول کتاب گـوید: «این اثر را به ابواب و فصول تقسیم نمودم این کتاب دارای چهارباب است . باب اول در: کمیّیّت و قسمت علوم . باب ثانی در محل معرفت و حکمت و بیان آن که هوییّت انسانی محل حکمت و معرفت است لذا باقی است و فنا نمی پذیرد «وان الأرض لایا کل محل الإیمان» باب ثالث در معرفت بدایات انسان، و باب رابع در شناسائی نهایت و جود او و بیان آنکه حقیقت انسان غایت قصوای خلقت و به تاج «ولقد کرّمنا»

دنمتخراست» این کتاب جزء رسائل آخوند ملاصدرا درسنهٔ ۱۳۰۲ ه ق درطهـــران بطبع سنگی رسیدهاست (ص۲۷۸تا۳۲۰) .

▲ رساله در تشخص که جزء رسائل (ازص۱۲۰ تاص۱۳۳) آخوند درسنهٔ ۱۳۰۷ ه ق طبعشده ومشتمل است بر۱۲مفحه، آغاز: «الحمد لواهب العقل و الحکمة والصلوة علی محمد و آله الأئمة» . انجام : «والله ولی العصمة والتوفیق و بیده مقالیدالعلم والتحقیق» این رساله بسیار نفیس ومشحون از تحقیقات و تدقیقات و درباب بی نظیر است .

هـ رسالهٔ تصور و تصدیق که حاوی مباحث نافع و تحقیقات رشیقه است در این رساله بروش فلسفی و محقیقانه در انواع و اقسام علم بحث کرده و از کلمات صاحب محاکمات در شرح بر شمسیگه و شرح بر مطالع خرده گرفته است . این رسال ه در آخر «جوهر النتی در شرح منطق تجرید تألیف علامهٔ حلتی (رض...، ۱۳۱۱ه ق) چاپ شده است .

•۱- تفسیر بر سُورَ قرآنیه این تفسیر را ملاصدرا بر سورهٔ فاتحةالکتاب وقسمت زیادی از سورهٔ بقره و آیهٔ نور و سورهٔ آیس و واقعه و حدید و جمعه و اگرم سجده و طارق و الأعلی و التر لزال و الضّحی و الطلاق و چد آیهٔ دیگر نوشته است در این تفسیر متعرض اقوال مفسرین و روایات وارده ازطریق اهل بیت عصمت وطهارت گردیده است و بعذکر تحقیقات کثیره یی ازمبانی حکمیه واصول عرفانیه دست زده است . این کتاب حاوی عمدهٔ مبانی و مسائل راجع بمبده و معاد و معارف حقه است و آراه و افکار عرفانی آخوند بیشتر در این کتاب «مجموعه» موجود است. عالی تربن مباحث مربوط به تفسیر که برخی از این مباحث را در اول تفسیر خود آورده اند درخلال این کتاب موجود است و خصوص تفسیر فاتحة الکتاب تفسیر خود آثر بی نظیریست قسمتی از این تفسیر را در شهر مقدس قم تألیف کرده در اول تفسیر آیة الکرسی سورهٔ بقره گفته است : «فیــقول المتشبیّت باطفه الجسیم «حمد اندستهر بصدرالدین شیر ازی مولداً والقمی مسکناً» .

آخوند ملاعلی نوری برقسمتهایی از این کتاب حاشیههای دقیق و لطیفنوشته کهبا کتاب درسنهٔ ۱۳۲۲ ه ق درطهران بچاپ سنگی رسیدهاست در معانی آیات بنحو مرسوم ومعهود دربین اهل تفسیر به تفسیر بیضاوی اهمیت داده است در احاطه به اقوال مفسران، انواع واقسام تفسیر از تفاسیر ادبی و عرفانی و حکمی و مشارب مختلف در تفسیر کم نظیر است .

۱۱- اللمعات المشرقية في المباحث المنطقية اين كتاب درمنطق است داراى عنوانهاى «لمعه» و بروش متأخران نوشته شده است و رسالهٔ خوبيست . آغاز : دالحمد لله الذى رفع سماء العقل الهادى الى اصول الرأى وفروع النقل و بعد فانتى متهدر و هاد ، اياك من المنطق الى اصول منقبحاً فصولها عن فضول.»

انجام: «ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور – قد تهم الكتاب المستطاب الشريف الموسوم بالتنقيه لصدر الأفاضل» كاتب عامى اين كتاب باعتبار ذكر لفظر «تنقيح» آنهم با اشتقاق «منقبّحاً» تنقيه نام نهاده است و برخى هم بهمين اسم كتاب را معرفى نموده اند . در اين كه اين اثر از ملاصدر است شكى وجودندار دزيرا بهسليقه وسبك و روش آخوند تحرير شده است .

ال سورهٔ حمد وقسمتی از سورهٔ بقره (آیةالکرسی) وآیهٔ نور جداگانه در طهران بطبع رسیده است مجموعهٔ تفسیر آخوند را مرحوم حاج شیخ احمد کتابفروش شیرازی درسنهٔ ۱۳۲۲ بطبع رسانیده است در آخر این کتاب تفسیر آیهٔ وتری الجبال جامدهٔ الخ نیز چاپ شده است ولی آخوند در تفسیر این آیه متعرض طریقهٔ خود در حرکت جوهر نشده است وبسیار محققانه این آیه تفسیر شده است ولی چون بحرکت جوهر باتناسب آن باآیه اشاره نشده است بعضی ها در انتساب آن به آخوند استبعاد نموده اند باآنکه در اسفار و سایس کنب خود آیهٔ مذکور را دلیل بر حرکت جوهریه گرفته است لسدا بعضی تفسیر این آیه را از آخوند ملاصد را ندانسته اند .

ملاصدرا سکون زمین را قطعی نمیدانسته است لذا یکی ازوجوه تفسیر آیه را حمل بر حرکت زمین کرده است و آن را بقدمای از حکمانسبت داده است .

مسّاء و اشراق حکومت کرده است ودرجمیع موارد مبانی خودرا ذکر ودر ضمن مشکاه و اشراق حکومت کرده است ودرجمیع موارد مبانی خودرا ذکر ودر ضمن مشکلات حکمة الإشراق را حل نموده است. این تعلیقات را آخوند با کمال تحقیق و تدقیق و حفظ جهات علمی تصنیف نموده و بهترین کتابیست که درحکومت بیبن حکمای مشاء و اشراق تألیف شده و حاکی از آن است که مؤلف درحکمت بحثی و فلسفندوقی ودر تصوف و عرفان صاحب سعهٔ باع ودرجمیع این طرق از متخصص و متمحیّض در هریك از آن فنون مسلط تر است.

۱۳ تعلیقات بر الهیاتشفای ابنسینا این تعلیقه ناتماماست و تامقالهٔ سادسه بیشتر نوشته نشده است صدرالمتألیهین دراین کتاب بیشتر بتوضیح و تبیین کلمات شیخ الرئیس (شیخ فلاسفهٔ اسلام ورئیسهم ابیعلی) پرداخت است و در تحقیق و توضیح مبانی شیخ داد سخن داده است و گاهی بمبانی خود اشاره نموده و تفصیل را حواله بکتب خود داده است مگر درباب وجود ذهنی که مفصل در این تعلیقات در آن بحث نموده است این کتاب بهترین حواشی است که برشفا نوشته شده است صدافسوس که این تعلیقه ناتمام است .

آخوند مبانی شیخرا طوری تحقیق کرده و توضیحداده است که شخص وارد بعد از مراجعه بتعلیقات آخوند اشکالات متأخران را بشیخ وارد نمی بید این تعلیقات برشفا ازشفا بمر آنب متقن تر و تحقیقی تر است و از حیث اسلوب تحریر و روانی و جذابی عبارات و عدم تکرار مطالب و حل اشکالات از شفا بهتر است عبارات شفا مضطرب ومعقد است وشیخ این کتاب را هنگام گرفتاری خود نوشته است و گرنه کمتر کسی همسنگ شیخ در تحریر مطالب است . متن اشارات و برخی ازموارد کتاب طبیعیات و منطقیات شفا عالی است بخصوص اشارات گاهی انسان را بوجد می آورد و نیز مقامات عارفان که حکایت ازمقام عالی شیخ در عربی نویسی و تخصص او در ادبیات علمی و فصاحت کمنظیری می نماید .

16- رساله در حدوث عالم که جزء رسائل سنهٔ ۱۳۰۲ ه قمر ی در ۱۰۹

مفحه بچاپ سنگی رسیده است .

آخوند دراین رساله ازراه حرکت جوهری، حدوث عالم ماده را اثبات کرده است این رساله مشتمل است برمطالب مباحث حرکت وقسمتی از مباحث کتاب جواهر و اعراض اسفار چون آخوند درکتاب جواهر و اعراض هم متعرض حدوث زمانی عالم شده است و اقوال محققان از حکمای یونان: طالس ملطی و انکساغورس ملطی ه انکیثمایس ملطی و انباذقلس و فیثاغورث و سقراط و ارسلاوس و افلاطون و شیخ یونانی و ارسطی را دراین باب نقل کرده است . دراین کتاب از حدوث جسمانی نفس هم سخن گفته و کلام مشهورد ا در این باب ناتمام دانسته است .

۱۰- رسالهٔ حشر یا طرح الکونین که درهشت فصل نوشته شده و از برای همه موجودات حتی مادیات و داثرات حشرقائل شده است و از برای موجودات مادی حقیقتی حی و تام الوجود و کلمه یی ربانی قائلست که مربوب خودرا بکشش ربانی جذب می نماید و حشر موجود تحت تربیت این کلمه، حشری تبعی وغیر مستقل است این رساله در حاشیهٔ مبده و معاد از ص ۱۸۸ تا ص ۲۳۸ در سنهٔ ۱۳۸۸ ه ق و در حاشیه یا آخر کتاب کشف الفو ائد سنهٔ ۱۳۸۵ ه ق و جزء رسائل از ص ۱۳۸۸ تا ۱۳۷۸ در سنهٔ ۱۳۰۸ ه ق و جزء رسائل از ص ۱۳۸۱ تقسیم این رسیده است . در این کتاب موجودات را به چند طبقه تقسیم و از برای همهٔ طبقات حشر مناسب با حال مر اتب موجودات قائل شده است .

آغاز : «الحمد لله ربالآخرة والأولى و مبدءالوجود والمنتهى» انجام : «كتبهالفقير الىالله محمدالمدعو بصدرالدين الشيرازي عفي عنه» .

۱۹- الحکمة العرشیة این رساله تلخیص آرای او در مباحث مبده و معاد و مسائل مربوط باین دواست و از نفایس کتب مؤلف در فن معارف حقیقیه است تفصیل مباحث علمیه را در این کتاب ارجاع بکتب مفصل خود کرده است این کتاب را دردو مشرق تألیف کرده است مشرق اول در علم بخدا وصفات و اسماه و آبات او، مشرق دوم «اشراق ثانی» در معاد و رجوع خلایق بحق میباشد.

شیخ احمد احسائی بخواهش ملا مشهد شبستری شرح برآن نوشته و کلمات

آخوندرا بخیالخود، رد کردهاست ولی همهٔ اشکالات او ناشیاز بیاطلاعی او در علوم الهیه ومبانی فلاسفهاست. شیخ احمد مردی خیال باف و منحرف و کجسلیقه و پر مدعا و آشوب طلب و ریاست مآب است در لباس زهد منغمر دردنیا بود او آنچه که درفن منقول صرف بدون مداخله درمعقولات آنهم بمشربی نزدیك به مسلك اخباری نوشته است قابل مطالعه و حاکی از احاطه و تسلط او بعلوم نقلی مخصوصاً فقه است و آنچه که که درعقاید و معقولات نوشته است خالی از اعتبار و مملو از هفواتست و اقعاً دل خوش کردن بچند اصطلاح مهول: معراج هورقلیایی و معادهورقلیائی و شهر جابلقا و بلد جابر سا و ... اورا چنان مغرور و شیفته نمود که منشأ آنهمه اختلافات و بالأخر منجر به پیدایش مشربی بی اساس و مبده ظهور شخص پرگو و مجنونی مانند سید منجر به پیدایش مشربی بی اساس و مبده ظهور شخص پرگو و مجنونی مانند سید کاظم رشتی و از دائرهٔ او هام اتباع رشتی چه فسادهایی که عاید اجتماع و ملت ما نشد. آنهمه قتلها و فسادها و هتكنوامیس دنبالهٔ همان خودخواهی ها و ادعاهای شیخ و اتباع او شد .

درعصری اینجماعت ظهور کردند که ملت و دولت ما دربی خبری منغمسر بودند ودرست درهمان زمان خارجیان بدنبال این قبیل سروصداها می گشتند و وجود اقلیت هایی که مردم را باسم قطب و شیخ و مرشد و رکن رابع و امثال اینها سرگرم نمایند تا ایادی خویش را در قلب ملت ما قوی و بنیان استعمار را راسخ و مردم را دلخوش به خرافات و بازیچهٔ ایادی شیادانی بنام قطب و شیخ و مرشد و تودهٔ عوام را تشویق به تعقیب خرافات و تبعیت از عقاید و آرای مضل و غرق در انعطاط روحی و اختلات های خانمان بر انداز اجتماع نمایند. لذا بیداری ملت ها با ضعف و انعطاط این قبیل مسلکها ملازم است. حکیم محقق ملا اسماعیل اصفهانی از تمام ایر ادهای این قبیل مسلکها ملازم است. حکیم محقق ملا اسماعیل اصفهانی از تمام ایر ادهای این قبیل مسلکها ملازم است.

ا شیخ احمد از برای اشاعهٔ افکارخودچندسفر بایران آمده است درزمانی که حکیم سبزواری دراصفهان تحصیل مینمود شیخ احمدوارداین شهر شد آخوند نوری فضلای حوزه خودرا وادار نمود که بدرس او حاضر شوندبهمین مناسبت حکیم سبزواری گفته است : علم شیخ احمد درمقابل علم علمای اصفهان نمودی نکرد ولی درزهد بی نظیر بود. در چندمجلس باملااسماعیل درب کوشکی نیز بحث نمود ومنکوب شد . در قزوین نیز با آخوند ملاآقای

شیخ احمد جواب داده است شرح آخوند ملااسماعیل در حواشی عرشیه و حواشی اسر ارالآیات سنهٔ ۱۳۱۰ ق بچاپ سنگی رسیده است آخوند ملااسماعیل شرح بسر عرشیه را محققانه نوشته، شرح مذکور حاکی از کمال تسلط و تدرب ملااسماعیل در حکمت متعالیه است .

اینشرح برخلاف تصور اغلب اشخاص ناتماماست و فقط بر قسمتهای اول کتاب نوشته شده است. شیخ احمد برمشاعر نیز شرح نوشته است که ملا محمد جعفر ثنگرودی و ملازین العابدین نوری در شرح خود متعرض ایرادهای شیخ احمد شده اند.

آخوند دراین کتاب درمسئلهٔ خلود و انقطاع عذاب برخلاف مسلك خود در اسفار و تفسیر قرآن سخن گفته است . در اسفار و تفسیر و شواهد قائل به انقطاع عذاب از اهل آتش شده است ولی دراین کتاب ص۱۹۵ گوید: «قال فی الفصوص (محی الدین): و اما اهل النار فمآلهم الی النعیم اذلا بند لصورة النار بعد انتهاء مدة العذاب (العقاب خل) ان تکون برداً وسلاماً علی من فیها» و اما انا و الدی لاح لی بما آنا مشتغل به من الریاضات العلمیت و العملیت ان دار الجحیم لیست بدار نعیم و انما هی موضع الألم و المحن و فیها العذاب الدائم لکن آلامها متفننة متجددة علی الاستمرار بلاانقطاع و الجلود فیها متبدلة » .

۱۲۸۰ الحکمة المتعالیة فی الأسفار الأربعة العقلیتة درچهار مجلّد سنه ۱۲۸۲ ه ق با حواشی مرحوم حکیم زمان حاج ملاهادی سبز واری در طهران بچاپسنگی رسیده است این کتاب بخط کلبعلی افشار قزوینی است که دارای خط نسخ کتابی بسیار عالی بوده است. بر اسفار حواشی زیادی نوشته اند از جمله: حواشی و تعلیقات

<sup>-</sup>

قزوینی مناظرهٔ علمی مفصلی دارد و دریکیازمجالس سخت مجاب شد وبرخی اورا تکفیسر نمودند واین تکفیر نیز بسیار اثر بدی ازخودبانی گذاشت ویکی ازعلل فتن بعد همین تکفیر بود واین تکفیر اشخاص درزمان اقتدار ملاها بسیار ناخوش آیند وبدعا قبت از آب درمی آمد م

مختصر مرحوم فقیه وحکیم ربانی وعالم نامدار، آقاه حمد بید آبادی ا و حواشی افضل المتأخرین آخوند نوری ۲ و تعلیقات فیلسوف بزرگ ملا اسماعیل اصفهانی در کوشکی معروف به و احدالعین (۱) و تعلیقات عارف ربانی خاتم العرفاء و قبلة الأصفیاء آقام حمد رضا قمشه یی (۲) و تعلیقات حکیم دانا آخوند ملاعبد الله زنوزی

(۱) المعیل اصفهانی معروف به واحدالعین و مشهور به درب کوشکی از تلامید مرحوم آخوند نوریست و از محققان فن حکمت بشمار میرود و درعصر استاد بزرگ خود آخوند نوری حوزه یی عالی داشت و کتب آخوند ملاصدرا را تدریس می نمود. ملااسمعیل یکی از بزرگترین فلاسفه و حکمای اسلامی در چهار قرن اخیر است دارای قلمی شیوا و تحریری روان و در حسن تقریر و بیان کمنظیر، بمباحث فلسفی محیط و در حکمت متعالیه راسخ و د. اغلب اساتید بعداز طبقهٔ او از تلامید او بوده اند .

(۲) عارف ربانی وفیلسوف الهی آقاه مدرضا قمشه یی متوفای سنهٔ ۱۳۰۸ قمری از اساتید مسلم عصرخود بود ودرعلم عرفان شاید در متأخرین نظیر نداشته است مردی باصفا و روشن ضمیر و اهل تقوی و ورع بود علوم حکمیه را دراصفهان نزد مرحوم آخوند نوری فراگرفته ودرعرفان شاگرد مرحوم آقامیرزا سیدر ضی مازندرانیست و ازاصفهان بتهران مسافرت کرده ودرآنجا توقف نمود و درمدرسهٔ مازندر واقع درجلوخان مسجد شاه طهران بتدریس اسفار ومصباح الأنس و تمهید القواعد و شرح فصوص و شرح اشارات اشتغال داشته و حوزهٔ درسش مجمع اهل

ا - آقا محمد بیدآبادی اصفهانی از اساتید بزرگ درعلوم عقلیه و نقلیه بودهاست . آخوند نوری وجمعی از اساتید فن شاکرد ایشانند آقامحمد درعظمت وبزرگی و مناعت نفس واحاطه بعلوم مورد اتفاق بزرگانست .

٢ - سرگذشت آخوند نوري بطور اختصار گذشت .

پوس آقاسیدرضی درعرفان و تصوف از تلامید عارف متأله قدوهٔ ارباب توحیدوتجرید وقرهٔ عیونالموحدین آقامیرزا عبدالجوادشیرازیست واین که حقیر به تبعیت ازبعضی ازارباب تراجم آقاسیدرضی و ازتلامیدملاجعفرآباده بی دانسته است و درموارد متعدد از آثار خود ذکر نموده بکلی بی اساس است و ازبن دندان به اشتباه بزرگ خود اعتراف می کنم .

فرزند بیرمقلی ، خانبابا زنوزی، مرندی، تبریزی و حواشی افضل المحققین آف عنی مدرس زنوزی تبریزی(۱) و حواشی عارف نامدار آقامیرزا هاشم گیلانی(۲) و

 $\rightarrow$ 

تحقیق و تدقیق بوده است جمعی از فضلا در اثر تربیت او بمقامات عالیه از علم رسیده اند، معروفین تلامذهٔ او عبارتند از آقامیر زاهاشم رشتی، آقامیر شهابالدین نیریزی شیرازی، آقامیر زاعلی محمد اصفهانی ، آقا میرزا صفای اصفهانی شاعر معروف (حکیم صفا)، آقامیرزا محمود قمی و آقا میرزا ابر اهیم زنجانی و عده یی دیگر از اهل دانش و معرفت . آقامحمدرضا خوب شعر می گفته و «صهبا» تخلص می نمود . از اشعار اوست :

اگرنداشت ندانمچهداشت عالم هستی چهحکمتست ندانم دراینبلندیوبستی اساس عالم هستی، بساط بادهپرستی زمین میکدهرا برتر، ازسپهر شمارم

و نيز گويــد:

در بیخبری ازتو، صدمرحله من پیشم و بیخبرازغیری من بیخبرازخویشم

(۱) اسفار مرحوم آقاعلی مدرس (ط.طهران) کهمشتمل برهمهٔحواشیاوست وحواشیرا بخطخود نوشتهاست در کتابخانهٔ دانشمند بزرگوار مرحوم آقا میسرزا فضل الله خان آشتیانی (قده) مستشار سابق دیوان عالی تمیز بود بعدها برما معلوم شد این اسفار دراختیار ورثهٔ آقاعلی است و تمام حواشی خودرا که درطول زمان و قبل از طبع اسفار درحواشی اسفار خطی نوشته بود بکنار صفحات اسفار چاپطهران بخطخود منتقل نموده است حواشی آقاعلی برمباحث مختلف اسفار بطور متفرقه و درحواشی سفر نفس مبسوط ومفصل است و ازحیث دقت و متانت همسنگ اصل کتاب معدازموت نکات دقیق و عالی و از آیات و اخبار مربوط به احوال نفس مطالبی بعدازموت نکات دقیق و عالی و از آیات و اخبار مربوط به احوال نفس مطالبی لطیف و دقیق بسلك تحریر آورده است . این حواشی بر حواشی حکیم سبزواری ترجیح دارد. آقاعلی از سبزواری استاد بیشتر دیده است حدود بیست سال درس خوانده است ولی سبزواریهم دارای هوش وذکاء عجیب بوده است ودر مدت کمی درصف مقدم اساتید قرار گرفت .

(۲) آقامیرزاهاشم گیلانی رشتی معروف به اشکوری از تلامید آقا محمدرضا

مرحوم حکیم یگانه آخوند ملاآقای قرویتی «قده» که در اواخر عمر از نعمت ِ باصره محروم شد(۱) .

->

قمشه یی و آقاعلی حکیماست که در تدریس اسفار و مصباح الأنس و فصوص الحکم وسایر کتب عرفانی تخصص تام داشته است در عرفان مسلط بوده و حواشی او بر مصباح الأنس حاکی از تضلع تام و احاطهٔ کامل او بکلمات اهل عرفان است خوش ذوق و باقریحه و محقیق بوده است حوزهٔ درسش مورد استفادهٔ اعاظم بوده و اشخاص بزرگی را تربیت کرده است . نظیر او دربین قدما و هنگام رواج عرفان نیز کم است .

آقامیرزا مهدی آشتیانی (قده) و مرحوم حاج شیخ مهدی مازندرانی امیر کلاهی ، آقامیرزا احمد آشتیانی «مدخله» مرحوم آقامیرزا احمد آشتیانی «مدد «عظمالله قدره» ومرحوم آقامیرزا زکی ترك و آقامیرزا محمود آشتیانی «مدد ظله» و آقابررگ مشهدی شهیدی (قده) و آقا سیده حمد کاظم عصار تهرانی «دامت بر کاته» از تلامیذ آن مرحومند .

(۱) **آخوندملاآقای قروینی** (اعلی الله مقامه) از بزرگترین اساتید عصر خود ←

ا - آقامیرزا مهدی آشتیانی «قده» یکیازاساتید متبحر عصر ما درفلسفه و عرفانبود که درفلسفهٔ مشاء واشراق وحکمت متعالیه وعرفان بحری مواج ودرعلوم نقلیه از فقه و اصول ورجال وحدیث وبخصوص در تفسیر واحادیث مربوط بعقاید اطلاعات کافی و وافی داشت حقیر ازمحضر آنمرحوم بطور متفرقه زیاد استفاده نموده ام ولی ایامی که ایشان تدریس مینمودند نگارنده مبتدی بودم و نمی توانستم کماهوحقه از محضرشان استفادهٔ کافی نمایم و اواخر عمر چون مبتلا بکسالتشدیدبودند قدرت تدریس نداشتند. بهحقیر عنایت زیادداشتند ومانند پدری مهربان و رؤف مرا مورد الطافخودشان قرارمیدادند و تشویقم می فرمودند ، آنمرحوم غرق درعلمیات بود وبی خبر از موجبات اقبال مردم عوام شخصی باصفا و متدین وعاشق وشیفتهٔ اهل عصمت وطهارت بود .

۱- مرحوم حاجی شیخ مهدی مازندرانی از تلامید اساتید طهران و درعلوم نقلی از شاگردان مرحوم شریعت اصفهانی «شیخ الشریعه» و آقاسید محمد کاظم یزدی بودند و نگارنده قسمتی مرحوم شریعت اصفهانی «شیخ الشریعه»

مفصل تر از همهٔ حواشی تعلیقات حکیمسبزواری است که غیراز مباحث جواهر و اعراض همه اسفاررا حاشیه کرده است بعداز حاشیهٔ محقق سبزواری حاشیه آقاعلی مدرس از سایر حواشی مفصل تراست حواشی آقاعلی از اول اسفار تا سفرنفس بطور متفرقه و بسفرنفس مفصل حاشیه نوشته است این حاشیه از همهٔ حواشی اسفار محققانه تراست و در استواری و متانت کمتر از اصل کتاب نیست .

و از تلامید آخوند نوری وملااسماعیل اصفهانیاست آقاعلی حکیم آنمرحوم را جزء اساتید خود شمردهاست . اساتید فن اورا برمحقق سبزواری ترجیح دادهاند ، حواشی آنمرحوم را بنده درحواشی اسفار خطی ملکی ِ آقای حاج شیخ عباس ضهرانی نزیل قم دیدهام .

\_\_\_\_\_

ارسطوح رسائل ومکاسب و قسمتی از شهرحمنظومه وشوارق را نزد آنمرحوم قرائت نمودم علاوه برمراتب علمی درزهد و ورع وبی اعتنائی بشؤون دنیاوی کم نظیر بودند .

۳- آقای آقامیرزا احمد آشنیانی فرزندمرحوم میرزای آشنیانی مجتهد بزرگ عصر قاجار یکی از اساتید بزرگ عصرما در علوم نقلی وعقلی میباشند کهعلاوه بر تخصص در علوم نقلی و تعلی و تعلی و جامعیت بی نظیر علوم نقلی و تعمور درعقلیات؛ فلسفه و عرفان وطبقدیم و فنون ریاضی و جامعیت بی نظیر یکی از اوتاد اعصار درزهد و ورع و تقوی هستند و دربلندی طبع و علوهمت و نجابت و اصالت تالی اهل عصمت بشمار میروند حقیر مدتی از محضر آن حضرت استفاده نمودم و عنایتی خاص بحقیر داشتند الحق مصداق واقعی قول معصومند که فرمود: عالم ربانی کسی است که درك محضراو انسان را متوجه مبدءاعلی نماید . معظم له درسال ۱۳۰۰ ه ق متولد شده اند فرزند بزرگ ایشان آفای آقامیرزامحمدباقر آشتیانی یکی از افاضل و دانشمندان نامدار این عصر ند که علاوه بر استفاده از محضر والد ماجدخود مدتها بدرس آفا ضیاءالدین عراقی و آقامیرزا حسین نائینی حاضر شده اندوخود از اساتید بزرگ و مسلم این عصر ند و از حینات دوران بشمار از حین روحیات و اخلاق به پدر ماجد خود تأسی نموده اند و از حینات دوران بشمار میروند «ادیمت ظلاله و حرسه الله تمالی عین الهاهات» .

کتاب اسفار که مشتمل بر چهارسفراست مهترین آثار ملاصدراست مصنف در این کتاب درصدد مقایسه بین افکار خود و پیشینیان برآمدهاست و بنحو خاصی مشینمودهاست. درنزد ارباب معرفت کتاب اسفار بهترین کتابیست که از زمان پیدایش فلسفه تاکنون نوشتهشدهاست پر از تحقیقات و تدقیقاتاست و مشتمل است بر اقوال وافکار جمیع متصدیان معرفت حقایق و بهترین مدركاست ازبرای شخصی که بخواهد تاریخ زنده و مستندی در فلسفه بنویسد.

گاهی در گوشه و کنار این کتاب مؤلف به تفنن مطالب بسیار مهمی بصورت اشارت و رمز نوشته معانی و حقایق نفیسه را بطور اجمال و اشاره بیان نموده است که هر کسی مرد فهم آن کلمات نیست. لذا بزرگان کتاب اسفار را مشکلترین کتاب در فلسفه دانسته اند .

صدرالمتألتهين مطالب زيادى ازقوم بدون ذكر مأخذ دراين كتاب نوشتهاست

ا جون اهل سلوك و عرفان در سير معارج يقينى چهارسفر دارند صدرالمتألّهين مؤلف كتاب اسفاررا برطبق حركات عرفا درانوار و آثار وسير معنوى و عروج اندكاك درچهارسفر قرار دادهاست در كيفيت انطباق مطالبكتاب باچهارسفر عرفا اختلافست، سفر باصطلاح اهل يقين عبارتازسير ومسافر تيستمعنوى كهمبدء آن عالم طبع و منتهاى آن فناى فى الله وبقاى باوست ، سفراول سفر از خلق بسوى حق سفر ثانى سفراز حق بسوى حق است ولى بالحق چون آخر اين سفر، اول مقام ولايت است و وجود سالك دراين سلوك وجود حقانى شده است. سفر ثالث، سفر از حق بالحق سالك دراين سفر از حق ميشود و بخلق مى نمايد و ازبراى او «تمكين» بعداز «تلوين» و «صحو» بعداز «محو» حاصل ميشود ، سفر دابع سفر از خلق بخلق است «بالحق» كتاب اسفار باعتبار مباحث امورعامه وجواهر و اعراض كفيل سفر اول و باعتبار مباحث الهيات بمعناى اخص كه در آن اثبات خق وصفاتش ميشود كفيل سفر ثانى وباعتبار اثبات جواهر عقليه و ملائكه علوى كعيل سفر ثالث و باعتبار مباحث نفس ومعاد كميل سفر رابع است، براى بحث تفصيلى در ابن باب وع شود به شرح حقير بر كتاب توحيد و نبوت و ولايت قيصرى .

ولى مطالبى راكه ازديگران اخذكر ده است مطالب ساده وسطحى ورايج است وغير از تحقيقات مختص بخود اوست اهميت صدر المتألّبهين در تحقيقات رشيقه ايست كه اختصاص بخوداو دارد .

اینکه در السنه و افواه بعضی ازعوام عصر معروف شده است که صدرالمتألتهین مطالب و مبانی دیگران را باسم خود ذکر کرده است و این معنا را موجب قدح بساحت قدس این حکیم عظیم دانسته اند ناشی از واردنبودن آنها بمبانی حکمیه است لذا اعاظم و بزرگان فن بامشاهدهٔ این معنا صدرالمتألتهین را در علوم الهیت بزرگترین فیلسوف اسلامی دانسته اند. کلمات اختصاصی صدرالحکماء بکلی ممتاز از تحقیقات دیگران است و متخصص در حکمت متعالیه می تواند آراء و عقاید و افکار اورا از آثار دیگران جدانماید، نکتهٔ قابل توجه آنکه سبك تحریر و نحوهٔ آثار خاص او خصوصیاتی دارد که بکلی از نوشته های دیگران ممتازاست .

ملاصدرا بر اسفار مقدمهٔ نفیسی نوشتهاست که از حیث اسلوب تحسریر و فصاحت الفاظ و جودت معانی و دربر داشتن مطالب عالیه مورد توجه تام اهل معرفتاست، اسفار بقطع بزرگ چاپسنگی مشتمل بر ٥٥٩ فصل و ٩٢٧ صفحه، درسال ١٣٨٢ه ق درطهران، بخط کلبعلی افشار قزوینی بطبع رسیدهاست.

۱۸ رسالهٔ خلق الأعمال در آخر رسائل درسنهٔ (۱۳۰۲) و با كشف الفوائد علامهٔ حلى (رض...) چاپ شده است این رساله مشتمل بر اقوال علمای اسلام در خلق اعمال و افعال عباد است .

آخوند بعدازنقل كلمات علماى سنت از اشاعره ومعتزله درمسألهٔ خاق اعمال وافعال عباد بطریقهٔ حقهٔ اهلبیت عصمت وطهارت علیهمالسلام پرداختهاست همین مطالبرا درالهیات اسفار وبعضى از كتب دیگر خود ذكر كردهاست نگارنده تاكنون در كلام احدى از حكما وعرفا تحقیقات آخوند ملاصدرا را درمسألهٔ جبر وتفویض بدین مستدلتی ونفیسی ندیده ام. مسلك او در این مسأله مرام وممشای اهلالله و محقیقان از اهل توحیداست.

14- ديباچهٔ عرش التقديس كه بر اثر نفيس استاد بزرگ خود خاتم الحكماء

والمجتهدین میر محمدباقر داماد نوشته است نسخه ای از این اثـر و در دانشگاه طهران کتابخانهٔ مرکزی موجوداست (ف ۲۹۹) .

•۲- دیوان شعر که شاگر د عظیم الشأن او علامهٔ محقق، عارف نامدار فیض کاشانی اشعار استادرا جمع کرده است. نسخه ای از آن در کرمانشاه در کتابخانهٔ حناب آقای آقاضیاء موجود است برخی از اشعار آن مرحوم را دانشکدهٔ معقول و منقول طهران با رسالهٔ سه اصل بمناسبت چهار صدمین تولد ملاصدرا چاپ کرده است .

صدرالمتألیهین باآنهمه مقامات عالیه در علموعمل و داشتن ذوق سرشار اشعارش ناموزون و بیحلاوتست و خیلی با تکلیف شعر گفته است بخصوص ایسن اشعاری که بطبع رسیده بسیار سست بنظر میرسد، بعقیدهٔ من انتشار این اشعار موجب وهن مقام اوست ، اگر شخصی در فنون علمی تبحر داشت و از نوابغ علم بشمار رفت لازم نیست که شاعر هم باشد، اغلب دانشمندان عصر صفوی طبع شعر داشتند و مسن نمیدانم چهسِتری در این کار است که محقیقترین فقیه و اصولی و بزرگترین فیلسوف وعارف آرزو داشته است که بتو اند شعر بگوید. این حکایت از عظمت شعر و مطلوبیت ناتی آن می نماید. و در عمر خود ندیدم کسی را که صاحب ذوق سلیم و روح مستقیم بیاشد و بشعر اظهار علاقه ننماید .

ملاصدرا درمطاوی تحقیقات خود درتفسیر اشعاری دارد که بعضی از آن اشعار لطیف و زیباست .

٢١- الرسالة القدسيّة في اسرار النتّقطة الحسيّة «المشيرة الى اسرار الهويّة الغيبية».

ازطرز تحریر این رساله معلوممیشود که از تصنیفات ملاصدرا نمی باشد ایـن

۱- دوست معظم دانشمند بزرگوار آقای دکتر سیدحسین نصر رسالهٔ سهاصل را با مقدمه بی زیبا وعالی بطبع رسانیده اند .

کتاب درحاشیهٔ مبدء ومعاد چاپسنگی قدیم ازص ۱۵۳ تا ۱۸۳ درطهران چـــاپ شدهاست. حقیر این اثررا از آخوند ملاصدرا نمیداند .

**۲۲ سریان** نور وجود حق این رساله را بعضی از حکیم محقق و عارف کامل، ملامحسن فیض دانسته اند ولی حق آنست که رساله از فیض نیست چون فیض هیچوقت قائل به اصالت ماهیت نبوده است و این رساله بطریقهٔ ذوق التألثه نوشته شده است و صدر المتألبهین در این رساله مبنای محقق دو انی را تمام دانسته است ، معلوم میشود آخوند این رساله را در او ائل عمر خود که قائل به اصالت ماهیت بوده نوشته است این اثر جزء رسائل از ص۱۳۲ تا ص۱۶۸ در طهر ان بچاپ رسیده است .

۳۳ رسالهٔ سهاصل که بفارسی نوشته شده است درواقیع این رساله ایست در رد" منکران حکمت و معارف عقلیه ملاصدرا از آنجایی که در فشار عجیب واقع شده بوده است اهل ظاهر وقشریتون و منکران معارف الهیه سخت اورا تعقیب کرده بودند بهمین لحاظ نتوانست درشیر از توقف نماید لذا در این رساله کسانی را که با وی ستیزه نموده اند و یا باستیزه کنندگان هممذاق بوده اند سخت تعقیب کرده است در این کتاب در تحقیق مبده و معاد بطریقهٔ ریاضت و مجاهدت و وجوب اعراض از اهل او هام و منغمران در دنیا پرداخته است و الحق از عهده بر آمده است . این رساله را دانشگاه طهران چاپ کرده است .

**٧٤ - شرح اصول كافى** از اول احاديث اصول كافى تا باب : «انالأئمَّة عليهم السلام ولاة امرالله» را شرح كرده است از اين شرح احاطهٔ او به فنون «رجال»

۱- رسالهٔ سهاصل چاپطهران - صدرالمتألیّهین از اشخاص مخصوصی که با وی خصومت ورزیدهاند درکتبخود شکوهدارد و درکثیری ازموارد بیّث وشکوی نمودهاست و آنهارا تابع اهواء نفسانیه میدانستهاست ولینسبت بمشایخ وبزرگان و مجتهدان باورع کمال احترام را قائلاست ازمشایخ اجازه واساتیدخود باعظمت اسم میبرد و نسبت به اعاظم از فقها ومحدثان و بزرگان شیعه احترام فوقالهاده قائلاست رجوع شود . بمقدمهٔ اصول کانی چاپ طهران سنگی ۱۲۸۲ ق و مقدمهٔ این کتاب .

و «درایه» و «حدیث» و احاطهٔ او بهاقوال اهلحدیث معلوم میشود این کتاب تحقیقی ترین شرحیست که براصول کافی نوشته شده است .

صدرالمتألیّهین دراینشرج به بیان و تحقیق معنای خلافت و ولایت کلیه و شؤون مربوط بمقامات و مراتب تجلیات و نحوهٔ ظهور و تجلی ائمه در اعیان ثابته و مظاهر اسمائیه پرداخته است و قسمت مهمی از عقاید حقهٔ اثناعشرییّه را مبرهن و مدلل کرده و معانی و حقایق لطیفه یی را از کلمات اهل عصمت «علیهم السلام» استنباط نموده است از این کتاب ظاهر میشود که نهایت تصلب را در عقاید شیعه داشته است و مبانی عامه را در مسألهٔ و لایت و بسیاری از مسائل مربوط به نبوت ابطال کرده است. و در مقدمهٔ این شرح مشایخ اجازه خود را در حدیث ذکر کرده است.

70- شرح هدایه این کتاب نفیس شرحیست بر هدایهٔ اثیر الدین ابهسری که برسبك فلسفهٔ مشائین نوشته است و گاهی بطریقهٔ فلسفی خود در آن کتاب اشاره نموده است در معاد جسمانی و حركت جوهریه و علم باری و بعضی دیگر از مباحث عمیق فلسفی که از تحقیقات خود او می باشد سخن نگفته است . البته مبانی و طرز تفكر او در همین کتاب نیز گاهی بنحو صراحت و مفصل و گاهی موجز و گاهی بنحو اشاره و ایهام معلوم و هوید است این شرح در سال ۱۳۱۳ قمری در طهران بچاپ سنگی رسیده است . کتاب هدایه را صدر المتألقین تدر بس میکرده و بنا بخواهش اصحاب بحث خود بر آن شرحی نوشته است. این شرح محققانه و مورد استفادهٔ اهل تحقیق است .

77 - الشواهدالربوبية في المناهج الشلوكية أين كتاب ملخس آراي

۱- غیراز دانشمندان مذکور کثیری از افاضل هند بر این کتاب تعلیق و حاشیه نوشتهاند. در زمان صفویه برخی ازمحصلین هندی در اصفهان فلسفه تحصیل نمودهاند و بعداز مراجعت باوطان خود در مقام اشاعهٔ فلسفه برآمدهاند در همان دوران فلسفه استدلالی درهند رواج داشتهاست و حواشی مفصل ومتعدد برشرح هدایه حکایت ازاین معنی مینماند.

صدر المتألّه بين است و از حيث جامعيت و دربر داشتن مبانى وآراى فلسفى و تحقيقات رشيقه بي نظير مي باشد. شواهدالربوبيه مشتمل است برخلاصهٔ افكار وآراء فلسفى وعرفانى ملاصدرا . دراين كتاب با اين وصف مطالب زيادى را بطور اختصار بيان كرده است .

مرحوم حکیمسبزواری براین کتاب حاشیه نوشتهاست که در حواشی کتاب چاپشدهاست آخوند ملاعلی نوری نیز برقسمتهایی ازاین کتاب تعلیقه نوشتهاست آقاعلی حکیم و آقامحمدرضا قمشه ای نیز تعلیقاتی ۱ بر این کتاب دارند یکی از فضلای عصر قاجاری باسم میرزا ابوالقاسم بن احمد یزدی بخواهش شاهزاده محمد ولی میرزا پسر فتحلی شاه قاجار این کتاب را ترجمه کرده است که نسخه ای از آن در کتاب خانهٔ آستان قدس (۲۰:۶ ش ۲۰۰۶) موجود است .

نگارندهٔ این سطور شواهدرا درسال ۱۳۸۹ ه ق با حواشی ومقدمه یی مبسوط در شرح حال مؤلف وبیان آراء و آثار او بانضمام سیر فلسفهٔ اسلامی در چهار قرن

ال تعلیقات آقامحمدرضا بر شواهد تحقیقی ونفیساست . آقامحمدرضا در تحریر قواعد عرفانی در اعصار اخیر نظیر ندارد ودرعرفانیات بر ملاصدرا و اتباع او ترجیحدارد، سلسلهٔ اساتید آقامحمدرضا در ذوقیات بملاصدرا منتهی نمیشود استاد آقا محمد رضا مرحوم آقاسیدرضی لاربحانی نیز در عرفانتلمید آخوند نوری نیست در حکمت متعالیه جزء تلامید آخونداست آقا سیله رضی در تصوف از تلامید عارف متأله آقامیرزا عبد الجواد شیرازی است آقامیرزا عبدالجوادنیز درعرفان از شاگردان آخوند نوری و آقامحمد بیداآبادی محسوب نمیشود آقامحمد و آخوند نوری درعرفان همان قسمتهایی که در اسفار «فصول عرفانیه» وبرخی از موارد دیگر کتب آخوند مثل تفسیر و اسرار الایات و مفاتیح الفیب است تقریر می نمودند بر خلاف آقامیرزاهاشم گیلانی و آقا سیدرضی و میرزا عبد الجواد که درست مانند اتباع شیخ اکبر درعرفان راسخ ومقتدر بوده اند و ازجهت احاطه برمبانی فلسفی و تخصص تام درمشارب حکمی از حکمت بحثی و فلسفه ذوقی قدرت خاصی در تحریر عرفان دارند و این اعاظم بطور مسلم برجامی و اتر آب و امثال او ترجیح دارند ولی محهول القدرند.

اخیر با ذکر اتباع و تلامیذ وناشران افکار فلسفی و عرفانی او و در آخر کتاب حواشی حکیم سبزواری جداگانه با شرححال و افکار فیلسوف سبزواری جمدزه سلسلهٔ انتشارات دانشگاه مشهد بطبع رسانیدم .

آخوند درشواهد بین مبانی حکمی (حکمت بحثی و کشفی) ذوقی و تحقیقات عرفانی جمع کرده است .

بعضی ها شواهدالربوبیهٔ دیگری نیز از آخوند جزء آثار و درردیف مولگفات ِ او ذکر کرده اند که فهرست آرای فلسفی ملاصدراست ولی چنین کتابی حقیب ر سراغ ندارد .

**۲۷- القضاء والقدر** که مشتمل برمسائل مختلفه درجبر و تفویض و کیفیت و جود عوالم غیبی و بیان نحوهٔ دخول شر درقضاء الهی میباشد این کتاب نیز جزء رسائل آخوند بعداز رسالهٔ حرکت و حدوث عالم جسمانی (ص۱۶۸ تا ۲۳۷) در طهران سنهٔ ۱۳۰۲ به چاپ سنگی رسیده است .

۲۸- کس الأصنام الجاهلیتة در ذم صوفیه (جهال متصوفه ، قلندران عاری ازمعرفت و حکمت و مدعیان کاذب که راهزنان دین ودنیای مردمند و بعقیدهٔ میر فندرسکی: اینجماعت درنظام کل؛ ازباب تطبیق بین نظام کل و نظام جزء بمنزلرموی ظهارند) که دریك مقدمه و چهار مقاله و یك خاتمه است این کتاب را آخوند ملاصدرا بر رد جماعت عوام صوفیه که درعصراو میزیسته اند نوشته و فضایح آنها را آشکار کرده است. این کتاب در طهران بامقدمه و تصحیح دانشمندمعاصر آقای محمد تقی دانش پژوه بمناسبت چهار صدمین الله تولد مؤلف باطرزی عالی منتشر شده است.

•٣- المبدء والمعاد این کتاب مشتمل بر الهیات بمعنی اخص ، مباحث توحید وصفات کمالی و ... وطبیعیات؛ کیفیت پیدایش جسمانیات ازمبادی عالیه و تکوین مادیات توسط حقایق ملکوتی وظهور نفس ناطقه و مقامات و نهایات آن

كتابخانة آستانقدس موجوداست .

و مباحث نبوات و منامات است در اول کتاب اشارهٔ اجمالیه بمباحث وجود شده و است سبك کتاب بهروش اسفاراست ولی در علم باری متعرض طریقهٔ خود نشده و طریقهٔ شیخ الإشراق را برسایر طرق درعلمباری ترجیح داده است و در اسفار علم تفصیلی در ذات حقر ا قبل از اشیاء ثابت کرده و بوجوه متعدد طریقهٔ شیخ الإشراق را رد کرده است. براین کتاب آقامیرزا ابوالحسن جلوه و آخوند ملا اسماعیل اصفهانی و حاج ملاهادی سبزواری حاشیه نوشته اند. یکی از افاضل اواخر صفویه این کتاب را تلخیص نموده است.

نسخه بی از مبد، ومعاد آخوند ملاصدرا بخط مرحوم حکیم محقق آخوند ملاعبدالرزاق لاهیجی در کتابخانهٔ استاد علامه آقای حاج میرزا محمدحسین طباطبائی تبریزی روحی فداه که از اساتید و مدرسین بزرگ حوزهٔ علمیهٔ قلم است و نگارنده مدتی مدید از محضرشان استفاده نموده ام موجود است.

حقیر نسخه بی عکسی از این کتاب تهیه نموده است و بامقابلهٔ چند نسخهٔقدیمی دیگر شروع بطبع این کتاب نموده است بهمین زودیها این کتاب در دسترس اهل معرفت قرارخواهد گرفت .

آخوند ملاعبدالرزاق کتاب مزبوررا درخدمت استاد خود قراءت کرده و همهٔ کتابرا با نسخهٔ اصل (نسخهٔ آخوند) مقابله نموده ودر حواشی کتاب خط و مهرمبارك صدرالمتألیهین (رباشرح لی صدری) کهزینت بخش کتاب و موجب نورانیت چشم ودل است دیده میشود. این کتاب درسنهٔ ۱۳۱۶ ه ق در طهران بچاپ سنگی رسیده است و در آخر همین کتاب طهارة الأعراق حکیم محقیق ابن مسکویه و در حواشی چندرسالهٔ فلسفی و عرفانی و اخلاقی بطبع رسیده است.

٣١- المشاعر اين كتاب مشتمل است برمباحث وجود و اثبات اصالت وجود

۱- آقای طباطبائی مدظله العالی صاحب تفسیر المیزان (که ۹ جلد آن در طهران بچاپ رسیده است و از تفاسیر مهم بشمار میرود) از اعلام و بزرگان این عصرند و در احاطه بعلوم متداوله از معقول ومنقول کم نظیرند و در ترویج معارف اسلامی و احیای کلمهٔ توحید ساعی و کوشا می باشند وجود معظم له مصدر برکات و منبع افاضات و انوار است .

و اعتباریت ماهیت و اثبات مبده وصفات کمالیه او از علم قدرت و اراده و بیان حدوث زمانی عالم. صدرالمتألیّهین دراین کتاب برای اثبات اتحاد عاقل و معقول ببرهان تضایف تمسیّك جسته است. تاریخ افاضهٔ برهان قویم تضایف از ملکوت وجود برقلب منور مؤلف درحاشیه نوشته شده است. کتاب مزبور با سلیقهٔ تام و جودت تمام نوشته شده و بهترین کتابی است که درمباحث راجعه بوجود تألیف گردیده است. براین کتاب حکیم دانا آقامیرزا احمدارد کانی شیرازی شاگرد آخوند نوری شرحی بنام و کیل الدوله نوشته است که باکتاب درسنهٔ ۱۳۸۵ بچاپ سنگی رسیده است. حکیم محقق حاج ملا محمد جعفر لنگرودی شاگرد حکیم یگانه آخوند نوری باسم مرحوم حاج میرزا آقاسی صدراعظم معروف، نیز برمشاعر شرحی نوشته که دونسخه از آن در کتاب خانهٔ مرکزی دانشگاه تهران جزء کتب اهدائی حضرت آقای مشکوة استاد معظم دانشگاه و نسخه یی در کتابخانهٔ آستان قدس (۱۹۲۶ ش۱۹۸۳) موجود است.

آخوند ملاعلی نوری و مولی زین العابدین بن محمد جواد نوری و میرزای جلوه بر این کتاب نیز حاشیه و شرح نوشته اند .

بدیع الملك میرزا عمادالدوله دولتشاهی این کتاب را درس میگفته و بر آن شرحی نوشته است بنام عمادالحکمة (مجلس ۲:۲۶ ش.۱۰۰) .

حقیر کتاب مشاعر را باشر را باشر و حواشی مفصل فارسی بانضمام مقدمه بی مبسوط در تاریخ فلسفهٔ اسلامی در چهارقرن اخیر درسال ۱۳٤۲ ه ش در مشهد بطبع رسانیده است حضرت استاد فاضل کامل آقای همایی «دام ظله» مقدمه بی بر این کتاب مرقوم فرموده اند که درباب خود نظیر ندارد. مستشرق بزرگ آقای پروفسور کربن کتاب را باتر جمهٔ فارسی عماد الدوله بانضمام حواشی و شرح و

اد نسخهٔ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه حاج ملامحمد چعفو صدر کتاب را بقول خدوش مزیس بنام حاج میرزا آقاسی نموده است ولی درنسخهٔ کتابخانهٔ آستان قدس اسمی از او برده نشده است نگارنده برمتن شرح مشاعر مزبور مقدمه و تعلیقاتی مبسوط و مفصل به فارسی نوشته ام که بطبع رسیده است .

تعلیقات بزبان فرانسه چاپ ومنتشر نموده اند . بوسیلهٔ این مستشرق عالیقدر فلسفهٔ ملاصدرا در دنیای غرب منتشر شد .

۳۲ متشابهات القرآن درشش فصل است و صدر المحققین در این کتاب بروش مخصوص خود در این مسأله گفتگو کرده است .

این رساله که مشتمل است بر عالی ترین تحقیقات در باب متشابهات از قرآن و حدیث در دست طبع است و بهمین زودیها با حواشی و مقدمهٔ نگارندهٔ این فهرست در دسترس اهل معرفت قرار میگیرد .

۳۳ المزاج صدرالمتألّهین دراین مسأله رأی خاصی دارد که در مباحث ِ جواهر و اعراض اسفار و بعضی دیگر از کتب خود، از آن بعث نمودهاست (طوس ٤: ١٤٣).

۳۱- المظاهر الإلهية في اسرار العلوم الكمالية: صدر الدين شير ازى بان كتابرا بمنظور بيان قسمت مهمى ازعلوم حقيقى، ومعارف الهى تصنيف كرده است و آن را مشتمل بر مقصد قر ارداده است كه سهمقصد آن پايه و اساس و سهمقصديگر بمنزلهٔ فروع، و لواحق است.

مقصد اول: در بیان معرفت حقاول وصفات و اسماء الهیه ومسائل مربوط بآن می باشد .

مقصد دوم: دربیان شناسایی صراط مستقیم ودرجات صعود، و کیفیت ارتقای بسوی حق وبیان کیفیت سلوك وعروج بسوی مبدءاست .

مقصد سوم: دربیان معرفت معاد و نحوهٔ رجوع بحق وشرح احوال سسلاك و مسافران بجانب مبدء وجود می باشد .

مقصد چهارم: دربیان شناسایی انبیاء و اولیاء و برگزیدگان ازجانبحقست.

پ نگارنده این رساله را به تشویق استاد علامه مرحوم دکتر علی اکبر قیاض بمناسبت جهار صدمین سال تولد مؤلف و بامقدمهٔ معظم له باحواشی ومقدمه بهزینه دانشگاه مشهد چاپ ومنتشر نمود .

مقصد پنجم: دربیان اقوال اهلانکار و کشف فضایح اهل کفر ونفاق می باشد. مقصد ششم: دربیان کیفیت تعلیم عمارت منازل و مراحل و نحوهٔ تهیهٔ زاد و راحله و توشه، و برای سفر آخرت است که از آن تعبیر بعلم اخلق میشود نسخه یی خطی از این رساله در کتاب خانهٔ آستان قدس جزء کتب مرحوم آیة الله العظمی آقای سید ابوالحسن اصفه انی (قدس الله روحه م-۱۳۲۶ هش) موجود است.

ایننسخه درسنهٔ (۱۳۱۶ق) درحاشیهٔ مبدء ومعاد ودرشوال المکرم ۱۳۸۰ هق درمشهد بامقدمه و تعلیقهٔ نگارنده بمنظور چهارصدمین سال تولدصدر المتألتهین جزء انتشارات دانشگاهمشهد چاپ شده است. راقم این سطور بر این رساله شرحمبسوطفارسی نگاشته ام ومنتظر فرصت هستم که آنرا طبع و منتشر نمایم .

المساءل القدسيّة يكى از آثار نفيس ولى ناتمام وناقص آخوند ملا صدرا است كه وضع آن درمقدمه روشن مى شود ما به اين رساله كه اگر با تمام ميرسيد بهترين اثر مؤلف محسوب ميشد بعداز تفحص زياد دسترسى پيدانموديم كه در اين مجموعه بطبع ميرسد.

۳۵ رساله در معاد جسمانی یك نسخه از این رساله در کتابخانهٔ آستان قدس موجوداست (۶: ۲۰۱ در دنبال نسخهٔ شفای ش ۸۷۲، گویا همانک در ف ۲۳۲ آمدهاست) از این رساله چند نسخه در کتابخانههای ایران موجوداست بنام «زاد المسافر» مطالب آن بدون کموزیاد مقدماتی است که در شواهد و اسفار و مبدو معاد جهت اثبات معاد جسمانی بیان کردهاست . بعضی گمان کردهاند این همان رسالهٔ حشر ملاصدراست که مطالب آن دراکثر آثار مؤلف آمدهاست .

سنگی او درطهران بچاپ سنگی رسیده است. مفاتیح الغیب این کتاب باشر و اصول کافی او درطهران بچاپ سنگی رسیده است. مفاتیح را صدرالمتألیهین درموقعی که مبانی خویش را کاملاً محکم نموده بوده نوشته است لذا مفاتیح الغیب مورد توجه اهل ذوق قرار گرفته و این کتاب را اهل فن بربسیاری از کتب دیگر صدرالدین ترجیح میدهند بیشتر مسائل مربوط بمعارف مبده ومعاد در این رساله مندرج است. مرحوم حکیم سبزواری بر این کتاب

حواشى، وتعليقات نوشته است كهدرهامش كتاب بانشانى «ياهادى المضلين» طبع شده است «ياهادى المضلين» صورت خاتم اوست .

۳۷ نامهٔ صدرالدین شیرازی (ریو ۱۷/۳ ذیل)

استادخود اجازه میخواهد کهدرسفر قم (یاکاشان) ملتزم رکابباشد چند مسأله از استادخود اجازه میخواهد کهدرسفر قم (یاکاشان) ملتزم رکابباشد چند مسأله از استادخود سؤال مینماید دراینسؤال اصالت ماهیترا ابطال کردهاست این نامه ناقصاست (طوس ۱۰۹:۶ جزء نسخه ش ۹۰۰).

۳۹- نامه بمیرداماد حقیر درآخر شرححال وآراء و آثار او منتشر نموده است نامه بی دیگر ازملاصدرا بمیرداماد توسط دانشمند معاصر آقای دانش پژوه در راهنمای کتاب چندسال قبل چاپشده است . قلم فارسی مؤلف مثل تحریر عربی او روان و جذاب و منشیانه است و نهایت تسلطرا در تحریر مطالب علمی بفارسی داشته است در هر دونامه استاد خودرا نزدیك بحد پرستش تعریف نموده است از این نامه ها معلوم میشود که نزد استاد، دارای مقامات رفیعه بوده است. آخوند از بی اقبالی مردم بعلوم و معارف و نیز از انحطاط مزاج و هجوم ضعف ناشی از پیری و ابتلای به غربت و عدم تجانس او با ابناء زمان بسیار نالیده و بث و شکوی کرده است .

وچون مرسوم بودهاست کهبعضی از علمای آنزمان از دولت وقت مستمری میگرفتند وبین اتباع و انصار واهل درس وبحث خود قسمت میکردند البته معلوم است گرفتن اینقیل از پولها مقدماتی لازمدارد که نوعاً توام با کارهای سبك و خودفروشی و التزام بحقارت و کوچکی و وقوع درشرك خفی و احترام باشخاص

فقط بجهت مال وثروت وارتكاب خلاف شرع وانجام كارهاى مستهجن مى باشد . (اشخاصى كه اين قبيل از كارهارا انجام ميدهند چه بسا مدعى قصد قربت بحق مبشوند و در عين اعانت به ظلم وستم خودرا مصيب قلمداد مى نمايند و به تدريج امر برآنها مشتبه شده و نعوذ بالله محامل صحيحى هم پيشخود درست ميكنند) آخوند گفته است: «والعجب انه معالبلاء كله والداء جلّه تمنى نفسه العثور و تدليه بحبل الغرور ان فيما يفعله مريد وجه الله ومذيع شرع رسول الله وناشر علم دين الله والقايم بكفاية طلاب العلم من عبادالله، ولو لم يكن ضحكة للشيطان وسخرة لأعوان السلطان؛ لعلم بأدنى تأمل ان فساد الزمان لاسب له الاكثرة امثال اولئك الفقهاء المحدثين في هذه الأوان الدين ياكلون ما يجدون من الحلال والحرام ويفسدون عقايد العوام بنستجرائهم على المعاصى اقتداء "بهم و اقتفاء "لاثارهم فنعوذ بالله من الغرور والعمى فانه الله دواء» .

در پاره یی از کتب تراجم این کتاب جزء آثار آخوند در پاره یی از کتب تراجم این کتاب جزء آثار آخوند دکر شده است ولی مسلماً این اثر همان المسائل القدسیة فی القواعد الملکوتیة است .

کتبی که ذکرشد غیراز رسالهٔ سِشرالنقطة و کتاب «شواهد» دیگر غیر از شواهد ربوبیته مسلماً ازتصنیفات آخوند میباشد ولی پارهیماز کتب و رسائل دیگری را غیر اهلفن بدون تفحص ودقت و پرسش از اهل فن از آثار صدرالمتألسهین شمردهاند .

۱- اثبات الواجب كه نگارنده رساله یی در این باب دیده ام كه بملاصدرا نسبت داده اند و بعداز تفحیص و رجوع بمطالب رساله معلوم شد كه حتماً از میر صدر دشتكی است و نسخی از آن در كتابخانه آستان قدس و سایر كتابخانه ها موجود است كه مطالب آن باطریقه و ممشای ملاصدر اسازش ندارد.

۲- حواشی برشرح تجرید - کهبواسطهٔ اشتراك اسمی بین صدرالمتألهین و صدرالدین دشتکی بهملاصدرا نسبت داده شده است از نحوهٔ تقریر مطالب و مبانی بثر واضحت که از ملاصدرا نمی باشد .

۳- حواشی برشرح ثمعه - که از آقامیرزاابراهیم پسر صدرالمتألیهیناست ۶- شبهةالجنرالاصم - که ارباب تراجم آنرا ازتصنیفات صدرالدیندشتکی شمردهاند ونسخه یی از آن دردست است که چندسال قبل از ظهور ملاصدرا نوشت شده است .

٥- حاشيه بررواشح سماويكه ميرداماد - اين كتاب محتمل است از ملاصدرا باشد چون صدرالمتأليّهين درعلم رجال وحديث مهارت داشته است. رساله هاى ديگرى هم مانند «المباحث الإعتقادیه» و «الكفر والإیمان» و «القواعد الملكوتیه» كه همان المسائل القدسیة فی قواعد! لملكوتیه است و آن را به دو اسم بعضی از ارباب تر اجم آخوند در سورت فهرس، آثار او ذكر كرده اند: رموز القرآن و حاشیهٔ انوار التنزیل و تجرید مقالات ارسطی و رساله در امامت، بحث المغالطات و بده وجود الإنسان و چندرسالهٔ دیگر كهیشترآن رسائل قطعاً از ملاصدرا نیست.

آخوند رساله يى درسريان عشق درجميع موجودات (اثبات عشق هيولى به صورت) تأليف نموده است كه نگارنده اين سطور آن را نديده است دركتاب «الشواهد انربوبية» (چاپ دانشگاه مشهد كه بامقدمهٔ مفصل حقير درسال ١٣٨٦ ه ق منتشر شده است ص ٧٨ گويد: «ومن هاهنا يعلم وجه صحّة ماذهب اليه القدماء من اثبات الشوق للهيولى الى صورتها وان استبعده الشيخ فى الشفاء غاية الإستبعاد... ثم اثبت العشق لها فى رسالة و نحن قداوردنا كلاماً مبسوطاً فى دفع ماذكره (فى الأسفار) و عملنا فى بيانه رسالة منفردة .

۱ ا تامیرزا ابراهیم فرزند آخوند ملاق کلامی داشته است و بر تجرید وحواشی آن حواشی و داشی و تعلیقات نوشته است فرزند کوچاک آخوند دارای استعداد و ذوق کامل فلسفی و عرفانی بود که در اوائل جوانی چهره بنقاب تراب پنهان نمود .

چون میرزا ابراهیم بسبك اهل کلام مشی نمیوده است برخی ازیاوه گویان ومنغمران در اوهام درمقام تعریض برملاصدرا اورا مصداق «یخرج السحی من المیت» معرفی کرده اند «هرکسی بر طینت خود کمی تند» .

# متشابهات القرآن

این رساله یکی از آثار نفیس آخوند ملاصدراست که درچند مورد از آثار خود دراین مسأله بحث کرده است از جمله کتاب مفاتیم الفیب و تفسیر کبیر خود در تفسیر آیة الکرسی .

ملاصدرا درمسألهٔ متشابهات از کتاب وسنت و بطورمطلق درکتاب تفسیرخود درموارد متفرق مسائلیرا که بهتفسیر ارتباط دارد مفصل مورد بحث قرار ندادهاست ازجمله تعریف تفسیر وبیان وجوه فرق تفصیلی بین تفسیر و تأویل وبیان معنای حدیث شریف وارد ازطرق عامه وخاصه «ان للقرآن بطنا وللبطن بطن وظهرا وللظهر، ظهر»(۱).

از طرق عامه واردشدهاست: «ان للقرآن ظهرا وبطنا وحدا ومطلعا» وفى رواية «... لبطنه بطنا الى سبعة ابطن» وفى رواية «... الى سبعين

۱ ــ روى العياشى باسناده عن جابر قال سألت اباجعفر (ع) عن شىء من تفسير القرآن... فاجابنى ثم سألت فاجابنى بجواب آخر... فقال ليس شىء ابعد من عقول الرجال من تفسير القرآن وعن الصادق (ع) ظهر القرآن الذين نزل فيهم وبطنه الذين عملوا بمثل اعمالهم...

عياشي باسنادخود از امام صادق عليه السلام نقل كرده است (عن ابن صدقه قال سألت اباعبدالله عليه السلام) – عن الناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه م. . قال: الناسخ الثابت المعمول به والمنسوخ ما قدكان يعمل به ثم جاء ما نسخه والمتشابه ما اشتبه على جاهله (معلوم ميشود عالم بهجهات مختلف قرآن مراد ازمتشابه را درك مي كند و چه بسا متشابهات از آيات نزداو محكمات از آيات محسوب شود) و ورد : المحكم ما يعمل به والمتشابه الذي يشبه بعضه بعضاً ... » باز از وجه فرق بين (قرآن) و (فرقان) سئوال شده كه امام جواب فرموده است .

ابطن» (۱) .

در معنای متشابه که در قرآن آیات منقسم به محکم و متشابه شده است ازطرق خاصه و عامه روایاتی نقل شده است و نیز در اینکه مراد از متشابه چیست؟ مباحثی در کتب تفسیر دراین زمینه مطرح شده است و نیز دراینکه کدام دسته از آیات قرآنیه جزء متشابهات محسوب میشود و تکلیف در عمل بمتشابهات چیست بین محققان اختلاف است .

ما دراین جا اول می پر دازیم به معنای تفسیر و فرق آن با تأویل وبیان حقیقت تأویل، بعد مختصر پیرامون محکمات و متشابهات بحث می نمائیم،

# بيان وجره فرق بين تفسير و تاويل

برخی از مردم غیروارد به اهمیت تفسیر، گمان کرده اند که علم تفسیر بعداز فراگر فتن بعضی از اصول و قواعد، سهل ترین علوم است (۲) ولی حقیقت غیر از این است. ما نخست می پردازیم به تعاریفی که راجع به عام تفسیر شده است و بعد و ارد درمعنای تفسیر و تأویل می شویم، فنقول بعون الله تعالی

۱- برخی از محققان ازعلمای اصول فقه درمسأله: جواز و عدم جواز استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد طون قرآنیه را بهبرخی از لوازم معنای لفظ حمل نمودهاند برخی از علمای سنت و جمعی از دانشمندان امامیه (کثرهمالله تعالی) برطبق برخی از روایات بمعانی دیگر حمل کردهاند.

۲۰ چندقرن است که در حوزه های علمی تشیع تفسیر قرآن (کتابی که مأخذ علوم اسلامی است) بکلی متروك است و گاهی در گوشه و کنار، جسته جسته ایام تعطیلی مباحثه تفسیر دیده شده است و لی برای آن اصالت قائل نبوده اند و یا آنکه عملاً اینطور بوده است و بالاخره آن را جزء دروس فرعی تلقی نموده اند .

والإستمداد من ملكوته الأعلى .

قبل از شروع بحث باید به این نکته توجه نمود وانصاف داد که قرآن از آنجایی که کلام حق تعالی است (عز شأنه العزیز) و بین کلام و متکلم کمال سنخیت وجودی موجود است کسی حق دارد در این بحربی پایان شناور شود و به تفسیر کلام حق پر دازد که دارای روحی پاك و قلبی صاف و مبسرا از کدورات معاصی و دور از مشتهیات نفسانی و آراسته به زیور تقوی باشد که «اتقواالله یعلمکم الله» تا آنکه نتیجه "بین مفسر یا مؤول ومتکلم بکلمات تامات قرآنیه مناسبت و سنخیت تحقق یابد و با روحیات ومعنویات مستجن درعوالم ملکوتی آشناشود و برموز قرآنیه به اندازهٔ انس او با حق و آشنایی در به وجههٔ کامات تامات الهیه و حروف عالیات و کلمات شامخات برموز کلمات الهیه و اقف گردد و روی همین مراتب و در جات ادر اك و شدت و ضعف کلمات الهیه و استحضار است که مراتب فهم و و جدان متصدیان معرفت حقایق متعدد و مختاف و قابل شدت و ضعف است (۱) .

۱ در مباحث این رساله و مقدمهٔ آن تحقیق شده است که قرآن باعتبار آنک کلام الهی نازل از سماء اطلاق وجوداست دارای مراتبی است که از جهتی بحسب تعدد مراتب علم و معلوم مرتبهٔ اعلای آن تعین اول است که از آن به مابعد مطلع تعبیر نموده اند و مرتبهٔ اسفل و نازل آن همین سور و نقوش موجود است.

فهم همین سور و نقوش (کلمات تدوینی) درنهایت غموض است آنچه که ما اهل ظاهر (ساکنان در عالم ظلمت و محفوف بدتبعات و لوازم مقام نفس) از قرآن درك می کنیم همین معانی ظاهر و نصوص مر وط به اخلاقیات و احکام فقهی و برخی از مسائل مربوط به ذات و صفات و افعال الهیه است .

تعاریفی که برای تفسیر نموده اند مبیتن آنچیزی است که در این جا ذکر نموده ایم ونیز بیان خواهیم نمود که بهرهٔ اهل ظاهر از مباحث موجود در قرآن از

ازاین جا هویدا وظاهر میشود سروجوب رجوع باهل عصمت وطهارت (۱) در فهم حقایق قرآنی ولزوم وجود ولی مطلق در هرعصر وزمانی و مراد از عترت در کلام نبوی و روایات وارد ازطرق عامه و خاصه احادیث معروف به ثقلین «انی تارك فیكم الثقلین؛ کتاب الله وعترتی» اهل بیت و عترت در کلام معجز نظام نبوی به اهل عصمت (عترتی اهل بیتی) تعبیر شده است .

#### \* \* \*

مفسلِّران برطبق مذاق ومشربخود تعاریفی برای علم تفسیر ذکر نمودهاند. برخی گفتهاند:

«التفسير علم يبحث فيه عن معانى كلامالله، من ناسخها و منسوخها وصريحها ومؤولها ومحكمها ومتشابهها...» و برخى در مقام تعريف اينعلم كفتهاند: «التفسير علم يبحث فيه عن تبيين معانى القرآن وايضاح ما يراد من عباراته والفاظه».

بنابراین دو تعریف قرآن دارای مجملات و مبهمات و مشتمل آستبر معضلات که مفسر شارح مبهمات و حلال معضلات است و درمقام تفسیر آیات حدود محکم ومتشابهات را معین نموده وموازین ازبرای معرفت آیات منسوخه و آیات ناسخه مقرر میدارد .

بنابراین دو تعریف «تفسیر» عبار تست از تشریح و تقریر معانی آیات ِ

قبیل معرفت ذات حق وصفات وافعال ومعرفت نشئآت بعدازموت و مباحث مربوط بهاخلاق واحکام وآداب اجتماعی ونیز مباحث اجتماعی چقدراست .

۱ــ ونیز عدم جواز تفسیر آیات قرآنی برأی از رجوع بروایات دال برمنع تفسیر برأی .

بيتنات قرآن و تبيين مقاصدها و ماربها و توضيح مبهماتها ومجملاتها و بالجملة ايضاح مايراد من الألفاظ والعبارات القرآنية ،

بنا براین تبدیل الفاظ قرآنی به الفاظ فارسی یا فرانسوی ویاانگلیسی ترجمهٔ قرآن است آنهم ترجمهٔ الفاظ نه تفسیر آیات والفاظ و کلمات قرآنیه بنا بر مذاق مفسرانی که تفسیر را بآنچه که ما نقل نمودیم تعریف نموده اند وحدود ومشخصات آن را بیان کرده اند باید معین نمایند که مراد از آیاتی که نفی ریب وشك از آیات نموده و قرآن را به القابی نظیر «ذلك الکتاب لاریب فیه» و «هذا کتابنا ینطق بالحق» و «لـدینا کتاب ینطق بالحق» و غیر اینها از الفاظ معر فی کرده اند چیست اصولا چنین کتابی محتاج به تفسیر و توضیح هست ا

دراین معنا شكنیست كهدر قرآن بطور وضوح آیات محكمه ومتشابهه وجود دارد؛ دارای ناسخ ومنسوخ است، الفاظ عموم در قرآن وجوددارند كه از آنها مفاهیم خاصی اراده شده است .

اصولااخباری که از ائمه علیهم السلام در نهی از تفسیر به رای روایت شده است ونیز غور و خوض در این دریای بی کران را شأن راسخان درعام دانسته اند دلیل است براینکه قرآن بواسطهٔ آنکه کلام حق است و هرکلامی ظهور و تجلی متکلم و مشهد بروز احکام قائل بدان کلمات می باشد فهم آن درنهایت غموض است .

بدونشك متكلم هرچهبمعانى(١) وحقايق بيشتر احاطه داشته باشد

۱ جای شكنیست كهقرآن دارای بطون ولبابیاست كه كثیری ازحقایق مرتبط باآن بطوناست ولی راه نیل بهمراتب درجات وجودی قرآن كهمرتبهٔ اولآن عالم مثالاست ومرتبهٔ اعلایآن مقام احدیت وجود ولی مدخل ومعبر ازبرای نیل

کلام او تمام تر و ازحیث وسعت مطالب وازجهت اشتمال بر دقایق و حقایق جامع تر وبالآخره کلام معجز نظام حق مطلق که جامع جمیع نشئات وجودی ومحیط برجمیع حقایق ومعارف ومبد، افاضهٔ جمیع علوم ومعارف استباید ازحیث احاطه بر دقایق و رموز معانی وحقایق مصداق کامل «لارطب ولا یابس الا فی کتاب مبین» باشد بخصوص آنکه کلام متنزل از حضرت غیب وجود جهت هدایت خلایق نازل شود و مشتمل باشد برعلوم ومعار فی که مدخلیت در تشکیل نظامی تام و تمام داشته وبل که نظامی اتم؛ ظل وجود نظام موجود در مرتبهٔ علم عنایی حق بوده باشد.

بنابراین قرآن مجید و کلمات تدوینی حق باعتباری مشتملاست بر جمیع معارفی که مدخلیت در رسانیدن هرممکنی بکمالات لائقهٔ آن ممکن دارد و نتیجه "باید قدر و قوت آن را که جمیع افراد بشر را به سعادت دنیا و آخرت برساند داشته باشد از قوانین مربوط به تنظیم اجتماع بشری و نیز قواعد مربوط به تکمیل نفوس و ارواح افراد انسان از علم بمبد، و معاد و علم اخلاق و بالجمله علم آغاز شناسی و انجام شناسی و بنا، علیهذا علم به حق وایمان بمبد، وجود وایمان بملا، که وعوالم غیب که در لسان حکما از آن بعلم به ماورا، الطبیعه تعبیر شده است در قرآن بنحو اعلی واتم موجود است ب

-**>** 

درمباحث بعدی به تحقیق در روایات وارد ازطرق خاصه وعامه ، مربوط به ظهر، وبطن، وحد، ومطلع کلام الهی بحث مینمائیم عجب آنکه برخی گفتهاند، صحت این روایات مورد تردیداست و گمان کردهاند این روایات را باطنیه نقل کردهاند درحالتی که جمیع مشایخ حدیث ازعامه وخاصه آن را نقل نمودهاند و صدور مضمون این روایات قطعی و مسلماست .

باينحقايق همين الفاظ بيتنات قرآنيهاست .

این خصوصیت که چون انبیاء خواص ازامت خودرا کهاولیاء وعرفاایشانند خواه بایناسم مسمی باشند یا نباشند بعین جمع واحدیت وجود دعوت مینمایند و آنهارا با تعالیم الهی بحق اول میرسانند (که قرب بحق و بعد از عالم ماده وطبیعت عبارت از آناست) فرقاست بین علم بمبدء ودانایی بوجودحق و عوالم ملکوتی ونیل باین عوالم و بالاخره رسیدن بحق که مرتبهٔ اعلای قرباست (۱).

#### \* \* \*

دراین مسأله نمیتوان شكنمود كه قرآن كریم جلوه وظهور و تجلی حقاول است و منشأ این كلام موجود بین «دفتین» حق تعالی كه باسم «المتكلم» متجلی است بصور اعیان و جواهر و كلام تدوینی یكی از مظاهر تجلیات حقست .

دراین معنا نیز نمی توان شك نمود كهمتكلم بكلمات قرآنیه حاوی جمیع كمالات ومشتمل برجمیع فعلیات ومبد، جمیع علوم ومعارف است و نیسز مسلم است كه همانطوری كه حق اول مبد، جمیع وجودات و منشأ ظهور جمیعانوار است كلام الهی و جلوهٔ احدی او نیز از این احکام مربوط به مبد، كلمات الهیه حق اول) بهره دارد و كلام بمعنای حقیقی و كتاب بمعنای عام مشتمل است برجمیع مراتب و مراحل ومقامات كمالیه ومتضمن است برجمیع علوم ومعارف وحقایق نازل ازمقام احدی ومرتبهٔ غیبی .

بنابراین کلام الهی مشتمل است بر جمیع احکام مربوط بهمقام احدیت

۱ دیدن حق بچشم دل ونهایت قرب وبالاخره وصول بحق حاصل نمیشود مگر آنکه انسان مؤمن وسالك بواسطهٔ طی درجات عبودیت و عبور از منازلطبع ونفس وطی درجات ومراحل وحدت و رفع جهات مغایرت ووسایل بعد و کشف سبحات جلال وجمال حقیقت حقرا بدون وساطت صورت علمی شهود نماید.

وواحدیت وعالم ملکوت (عالم ملاءکه مجرده وعقول طولیه و عرضیه وعوالم برزخیه) وعالم ناسوت (عالم طبع وجهان ماده کهازآن به گیتی تعبیر شده است. ونیز مشتمل است بر جمیع احکام مربوط به قوس صعود عالم وجود کههمه این احکام در وجود انسان باعتبار ترقی و تکامل از عالم ماده و استقر ار در ارحام تا طی در جات عالم طبع و نفس و عقل و قلب ومقام سرخفی و اخفی که از آن به هفت شهر عشق تعبیر نموده اند (۱) . در کتاب الهی بیان شده است

ازطر فی بدون شك در كلمات قرآنیه محكم و متشابه و ناسخ و منسوخ و منسوخ و مجلم و مبین و مطلق و مقید و عام و خاص و ... موجود است كه مفسر كتاب تدوین باید باین احكام و اقف و مطلع باشد تا بتواند قرآن را تفسیر نماید (۲).

١ ــ واليه اشار مولانا :

هفت شهر عشق را عطارگشت ما هنوز اندرخم یك كوچهایم

وجود بحكم «انا لله وانا اليه راجعون» داراى نزول وصعوداست كهازنزول يعنى قوس نزولى تعبير بمعراج تحليل نمودهاست چه تنزل فرع برآن است كه شىء متنزل مرتب ومنظم بدون حصول طفره مرتبه بمرتبه فعليات خودرا ازدست ميدهد تابمرتبه أعلاى نزول كهماده وهيولاباشد برسد. بعداز رسيدن باين درجه قوس صعود ومعراج تركيب شروع ميشود مبدء اين قوس صعودرا عرفا برطبق قرآن مقام استقرار در رحم ميداند وماده وهيولا در اين سير فعليت برفعليت مى افزايد تا بمقام حيوانى رسيده وبعداز طى درجات حيوان وارد عالم تكليف شود وبارشاد الهى تا مقام فناء في الله نائل گردد حكم جميع اين مراتب دركتاب الهى موجوداست .

باید دانست منافاتی بین وجود مبهمات و معضلات و محکمات و متشابهات و احکام و اتقان و عدم اجمال و ابهام نمیباشد کسانی که شرایط کلمات الهیه را واجدند کلیهٔ آیات قرآنیه در نزدآنها محکم و مبرا از ابهام واجمال و تعقیداست. کسانی که درعالم طبع واقع شدهاند وبمقام قلب نرسیدهاند و بهرموز وحقایق قرآنیه و اشارات الهیه پینبردهاند و در تنگنای عالم طبع نفس به سورالهیه مینگرند بامشکلات متشابهات و مجملات وابهام حاصل از عموم و خصوص و اطلاق و تقیید مواجه میشوند . این مطلب را مفصلا در مباحث بعد در مقام بیان وجوه فرق بین تفسیر و تأویل مینمائیم .

\* \* \*

ازطرق عامه وخاصه واردشدهاست که «انالقرآن تبیان کلشی،» .

فى الكافى «عن ابى عبدالله عن انالله تعالى انزل فى القرآن تبيان كل شىء حتى والله ماترك الله شيئا يحتاج اليه العباد حتى لا يستطيع عبد يقدول: لوكان هذا انزل فى القرآن، الا وقد انزل الله فيه».

عن عمروبن قيس عن ابىجعفر (ع) قال سمعته يقول: انالله تعالى لم يدع شيئا يحتاج اليهالأمة الا انزله فى كتابه و بينه لرسوله(ع) وجعل لكل شيء حدا وجعل عليه دليلا دل عليه ...»

وفى الكافى ايضاً «ما من امر يختلف فيه الإثنان الا وله اصل فى كتاب الله (١) ولكن لاتبلغه عقول الرجال».

۱ درجمیع این روایات نکات ودقایقی نهفتهاست که شرح آن در اینجا موجب تطویل اینمقدمه میشود. اما اینکه فرمود: عقول رجال باحکام مذکور

در برخی از روایات است که جمیع حقایق در قرآن و سنت نبی اکرم موجود است ناچار مراد از سنت، علوم و دایع مخصوص مقام ولایت کلیه است که اهل عصمت و طهارت بخصوص باب مدینهٔ علم او، امیر مؤمنان سرسلسلهٔ کمی اولیاء (علیهم السلام) مصداق حقیقی آن می باشند.

#### \* \* \*

از طرق عامه وخاصه نيز وارد شده است: قال رسول الله «ص»: نزل القرآن على سبعة احرف كلها كاف شاف» .

این روایت باین مضمون شاید متواتر باشد ولی در معنای آن اختلاف کردهاند . در روایت دیگر وارد شده است :

«... نزلالقرآن على سبعة احرف امر وزجر و ترغيب وترهيب وجدل وقصص...» در روايت ديگر وارداست: ... زجر، وامر وحلال وحرام ومحكم ومتشابه» (۱) .

ازطرق خاصه وعامه نقلشدهاست:

\_\_\_\_\_

نمی رسد مراد عقل غیر متنور بنورقلب است چون عقل جزیی یعنی عقل غیر مستکمل به انوارقلب و عقل غیر بالغ بمقام کشف متوقی در مقام تفسیر است و بین اهل تفسیر یعنی مردم محاط باحکام عالم نفس با اهل تأویل بالغان بمقامات کشف اختلاف است و این دو همیشه در مقام معارضه اند لذا متوقفان در مقام تفسیر بمنزلهٔ شخص نائم می باشند.

۱ این روایات ازطرق عامه نقل شده است و در مقدمه تفسیر صافی و نیز در مقدمهٔ تبیان شیخ اجل طوسی نقل شده است .

حمل بطون سبعهٔ قرآنیه بر مدلول این روایات درست نیست چون محکم و متشابه ازبطون قرآن نمی باشند .

مانزلالقرآن من آیة الا ولها ظهر وبطن» حمل مدلول این روایت بسر قصص (باخبار هلاك الاولین و باطنها عظة للآخرین) یا حمل براین معنا كه: (جمیع اقسام القرآن لایخلو من ستة: محكم ومتشابه وناسخ ومنسوخ وخاص وعام. درست نیست كما نذكر معنى الحدیث .

#### \* \* \*

دراین مسأله شکی نیست که تمسک بقرآن و اخذ معارف از این کتاب مسانی واجب و تمسک بآن لازم ونصوص وظواهرآن حجت وامر به تمسک به اخبار اهل عصمت درمقام تفسیر قرآن مربوط است به مبهمات و مجملات ومتشابهات از آیات کریمهٔ قرآنیه و روایات ناظر به حجیت مدالیل کتاب و جواز یا وجوب اخذآن متواتر است و نهی از تفسیر قسرآن به رأی منافات با حجیت آیات بینات قرآنی ندارد و ناظر است بمواردی که دركآن از عهدهٔ اشخاص عادی خارج است وباید به راسخان در علم در فهم این قبیل از مطالب رجوع نمود و یا استمداد کرد. بر همین معنا محمول است روایاتی که از عامه و خاصه نقل شده است که (لایجوز تفسیر القرآن الا بالاثر الصحیح و ...)

اعتقاد باینکه جمیع آیات قرآن مشتملاست بر رموز که فقط اهل عصمت وطهارت بآن آگاهی دارندازسخایف اقوال است (یجبالاعراض عنها و ترك التشاغل بها). این قول درسخافت وسستی وبی اساسی نظیر اعتقاد بوقوع تحریف در آیات قرآنیه است (۱).

روایاتی که دلالت دارند بر عدم جواز تفسیر قرآن (بالرای) نظردارند

۱ـ وقوع تحریف در قرآن مجید چه بحسب زیاده و چهنقیصه از اقوال باطله است ودر روایات منقول دراین باب شواهد جعل بسیاراست .

به اینکه نباید آیات قرآنیه را حمل بر آراء وعقایدی نمود که از غیر قرآن حاصل شده است (۱) .

### نقل وتحقيق

شیخ طائفهٔ ناجیهٔ شیعه عالم محقق ومجتهد بارع ابوجعفر محمدبن حسن طوسی «رضیالله عنه – وارضاه فیالأبرار» در مقدمهٔ خود بر تفسیر –تبیان – فرمودهاست:

«والذى نقول فىذلك: انه لايجوز ان يكون فى كلامالله تعالى و كلام رسوله (ص) تناقض وتضاد، وقد قال الله تعالى «انا جعلناه قرآنا عربيا (سورة زخرف آيه ١٩٥) وقال: «بلسان عربى مبين»، (سشعراء آيه ١٩٥) وقال: «وفيه «وما ارسلنا من رسول الابلسان قومه»، (سورة ابراهيم آيه ٤) وقال: «وفيه تبيان كل شىء» – س انعام آيه ٨٨ – وقال: «مافرطنا فى الكتاب من شىء» ،

۱ مثل حمل آیات قرآنیه برجبر و تفویض مثلآنکه قائلان به تنزیه و تشبیه (اشاعره و معتزله) هریك از این طایفه درمقام بیان مرام و اثبات عقیدهٔ خود برآیات قرآنی استدلال کرده اند و درست عقیدهٔ هرطایفه طرف نقیض معتقد طایفهٔ دیگر قراردارد در حالتی که در همین قرآن دلیل برنفی تشبیه و تنزیه صرف موجود است و حق جمع بین این دوست کماهو المصرح فی المأثورات الواردة عن الائمة المعصومین «علیهم السلام» بنابر این تفسیر برأی عبار تست از حمل آیات قرآنیه برعقایدی که برخی از غیر اهل تحقیق عقاید خودرا از طریق صحیح اخذ ننموده اند و با فکرضعیف و عقل مشوب با و هم عقایدی غیر مطابق با و اقع تحصیل نموده اند و آیات قرآنیه را حمل بر معتقد فاسد خود نموده اند و مورد استدلال این جماعت اغلب متشابهات از حمل بر معتقد فاسد خود نموده اند و مورد استدلال این جماعت اغلب متشابهات از یات است.

فكيف يجوز ان يصفه بعربى مبين وانه بلسان قومه وانه بيانالناس ولا يفهم بظاهره شىء ، وهل ذلك وصف له باللشّفز والمعمى الذى لايفهم المراد به الا بعد تفسيره وبيانه؟ وذلك منزه عن القرآن ،

وقد مدحالله تعالى اقواماً على استخراج معانى القرآن فقال: «لعلمه الله الله الله منهم» وقال فى قوم يذمهم حيث لايتدبرون القرآن ولم يتفكروا معانيه: «افلا يتدبرون القرآن، المعلى قلوبهم اقفالها .

وقال النبى -ص-: «انى مخلف فيكم الثقلين: كتاب الله - و عترتى اهل بيتى» فبين ان الكتاب حجة، كما ان العترة حجة، وكيف يكون حجة ما لايفهم به شىء. و روى عنه عليه السلام انه قال: «اذا جاءكم عنى حديث، فاعرضوه على كتاب الله، فما وافق الكتاب الله فاقبلوه فما خالفه فاضربوا به عسرض الحائط» (۱).

شیخطوسی -اعلیالله مقامهالشریف مواردی را که در قرآن قابل

۱ از ائمهٔ اهل بیت نیز روایاتی باین مضمون واردشده است که هر روایتی مخالف کتاب باشد باید مورد اعراض واقع شود واین خود دلیل است بر حجیت ظواهر کتاب بنابر این روایاتی که دلالت بر عدم حجیت ظواهر کتاب و یا عدم جواز رجوع بکتاب بدون وجود روایت در تفسیر آیات دارند باید مورداعراض واقع شود .

اینکه برخی بعدم جواز رجوع بکتابالله استدلالکرده باینکه کلمات اوائل (یعنی اوائل ازحکمای یونان) را درك نمیکند مگر اوحدی از مسردم پس قرآن مجید که نازل ازمقام ربوبیاست قابل ادراك نمیباشد پس باید بدون اتکاء بوجود روایت وارد ازمعصوم (ع) درمقام تفسیر قرآن وبیان مراد حق تعالی رجوع بقرآن ننمود کلامی باطل است چون کلمات اوائل مشتمل است بر اصطلاحات و دقایق علم الهی که باید ازراه تعلیم آنرا آموخت وحال آنکه قرآن برای هدایت عموم مردم

ادراك نيست ويا بواسطهٔ وجود مبهمات و متشابهات درك مراد واقعى و جدى ازآيات مشكل ويا متعذراست شمردهاست وجهت توفيق بين دوايات وارد درمقام گفته است:

«والذى نقول به: ان معانى القرآن على اربعة اقسام .

احدها - ما خصالله تعالى بالعلم به، فلا يجوز لأحد تكلف القول فيه ، ولا تعاطى معرفته، وذلك مثل قوله تعالى: «يسئلونك عن الساعة ايان مرساها، قل انما علمه عند ربى لا يجايها لوقتها الاهو» .

ومثل قوله تعالى: «انالله عنده علم الساعة...» فتعاطى معرفة مااختص الله تعالى به خطاء» .

وثانيها ــ ماكان ظاهره مطابقاً لمعناه، فكل منعرف اللغة التى خوطب بها، عرف معناها، مثل قوله تعالى: ولا تقتلو االنفس التى حرم الله الا باالحق . ومثل قوله: قل هو الله احد، وغير ذلك .

وثالثها – ماكان هو مجمل لاينبى، ظاهره عن المراد به مفصلا" ، مثل قوله تعالى: اقيمواالصلوة وآتواالزكاة ولله على الناس حج البيت... وآتوا حقه يوم حصاده وقوله: وفي اموالهم صدقة... وما اشبه ذلك. فان تفصيل اعداد الصلوة وعدد ركعاتها وتفصيل مناسك الحج و شروطه و مقادير النصاب في الزكاة لايمكن استخراجها الا ببيان النبي –ع – ووحى من جهة الله. فتكلف القول في ذلك خطاء ممنوع منه، يمكن ان تكون الاخبار متناولة له. ».

نازل شده است اگرچه قرآن نیز مشتمل است بر دقایق علم الهی که اوائل هم بکنه آن حقایق پی نمی برند ولی این خاصیت کتاب مجید الهی است که فیض آن عام و خواص و عوام باندازهٔ ظرفیت و جودی خود از آن بهره می برند .

مورد دیگری که شیخ طایفهٔ ناجیه از مواردی که بدون رجوع به اهل عصمت و آشنایان بموارد نزول آیات وعالمان برموز قرآنیه ممکن نیست معنا وجهت خاصی را اختیار نمود، موردی است که لفظ مشترك بین معانی متعدد باشد صرف لفظ بمورد یا معنای واحد احتیاج بدلیل دارد و اخبار مانع از رجوع بقرآن بدون تمسك بقول اهل عصمت شاید محمول بر این مورد باشد.

بنا برتقسیم آیات قرآنی بر اقسام مذکور اخبار مانعه را به بعضی از این اقسام حمل و آنرا ردنموده ایم، شیخ بعد از بیان مطالبی که نقل شد گوید:

«ولا ینبغی لاحد ان ینظر فی تفسیر آیة لا ینبی، ظاهرها عن المراد (۱)

۱ دربین جماعت شیعه برخی گویند جائز نیست رجوع بهقر آن بدون اتکاء بقول اهل عصمت وطهارت .

این جماعت بطایفهٔ اخباری معروف هستند و باید مورد منع آنها ظواهر کتاب الهی باشد چون نصوص قرآنیه که بطور قطع دلالت برمعنای واحددارد نبایدمورد اختلاف واقع شود.

شیخ اعظم انصاری در کتاب رسائل درباب حجیت ظواهر کتاب و سنت اشاره به اختلاف علمای اخباری در حجیت نصوص قرآنی ننموده است چون مورد بحث حجیت مطلق ظواهر است از جمله کتاب مجید .

شیخ اعظم می بایست این مسأله را (حجیت نصوص) در جزء اول رساله (رسالهٔ حجیت قطع) عنوان می فرمودند. شاید چون قول بعدم حجیت نصوص از آیات قرآنی بسیار سست و بی اصل است و دلیل آن و اهی و بی اساس شیخ متعرض آن نشده است دیگر آنکه بنا بر حجیت ظواهر کتاب – کما هوالحق – اگر روایتی در مقام تفسیر قرآن دلالت نماید بر خلاف ظاهر آیه بی از آیات در این مقام ظاهر کتاب حجیت ندارد اما اگر روایتی به تفسیر باطن قرآن ناظر باشد ظاهر قرآن حجت است.

تفصیلا" او یقلد احد من المفسرین ، الا ان یکون التاویل مجمعاً علیه ، فیجب اتباعه لمکان الاجماع ؛ لأن من المفسرین من حمدت طرایقه ، و مدحت مذاهبه کابی کابن عباس و قتادة والحسن ومجاهد و ... ومنهم من ذمت مذاهبه کابی صالح والسدی والکلبی وغیرهم . هذا فی الطبقة الاولی و اما المتأخرون فکل واحد منهم من نصر مذهبه و تأول علی ما یطابق اصله ولا یجوز لاحد ان یقلد احداً منهم ، بل ینبغی ان یرجع الی الادلة الصحیحة ؛ اما العقلیة او الشرعیة من اجماع علیه او نقل متواتر به عمن یجب اتباع قوله ، ولا یقبل فی ذلك خبر واحد خاصة (۱) اذا کان مما طریقة العلم . ومتی کان التأویل یحتاج الی شاهد من اللغة فلا یقبل من الشاهد الا ماکان معلوماً بین اهل اللغة شایعاً

۱ ادلهٔ عقلیه ناظر بمباحث مربوط بعقاید که مسائل آن درقر آن مجید موجود است حجت است و اگر ظاهر آیه یی از آیات قرآنیه برخلاف حکم عقل دلالت نماید بابد آیه را تأویل نمود وحمل نمود بر مؤدای احکام عقلی خلافاً لما ذهب الیه طایفة من الاخباریین درمواردی که آیه یی از آیات قرآنیه بقول شیخ طایفهٔ شیعه لا ینبی عظاهرها عن المراد تفصیلاً باید متابعت از دلیل عقلی نمود و یا باجماع و اخب رمتواتر تمست درمقام بیان فهم آیات قرآنیه .

بنابراین در مباحث مربوط بهتفسیر آنچه که حجیت دارد دلائل عقلی و ادلهٔ نقلی متواتر و بالاخره دلیلمفید قطعاست لذا اخبار آحاد دراین موارد حجیت ندارد .

اگر آیه ناظر باحکام شرعیه باشد مثل نماز و روزه وحج وامثال اینها ودارای اجمال نیزباشد مبیتنآن ناچار ادلهٔ نقلی خواهدبود ازقول و تقریر معصوم و غیر ابنها اگرچه محل اختلاف است که آیا جایز است تخصیص عمومات و تقیید مطلقات کتاب به اخبار آحاد یا آنکه باید مخصص و یا مقید خبر متواتر و دلیل قاطع باشد ؟

بينهم •

واما طريق الآحاد من الروايات الشاردة، والالفاظ النادرة فانه لا يقطع بذلك ولا يجعل شاهدا على كتاب الله وينبغى ان يتوقف فيه ويذكر مايحتمله ولا يقطع على المراد منه بعينه فانه متى قطع بالمراد كان مخطئاً .

## بيان حجيت ظواهر كتاب

برخی از علمای شیعه موسوم به اخباریه قائلند به عدم حجیت ظواهر کتاب وشیخ طایفه – رضی الله عنه همانطوری که بیان شد به ابطال این عقیده پر داخته اند و در مقدمه خود بر تفسیر تبیان فرموده اند:

«فكيف يجوز ان يصفه بعربى مبين وانه بلسان قومه وانه بيان للناس، ولايفهم بظاهره شىء وهل ذلك وصف له باللشّغز والمعمى الذى لايفهم المراد به الا بعد تفسيره وبيانه وذلك منزه عن القرآن...»

علمای اخباری در مقام بیان و اثبات عقیده خود بوجوهی از ادله تمسك نمودهاند که این ادلهرامحققان ازعلمای اصول بخصوص متأخران از اصولیون مثل فقیه بارع و مجتهد کامل آقاباقر بهبهانی –قده و فقیه نامدار میرزاابوالقاسم قمی و استاد بارع محقق صاحب فصول و برادر

-

اگرچه عمومات ومطلقات خود ازظواهر و بحسب دلالت ظنی میباشند .

آنچه که مسلماست آنست که بطور مطلق درغیر احکام شرعی و یعنی احکامی که بفعل مکلف تعلق دارد آنچه که حجت است علم و قطع است در اصول عقایدظواهر اعم از ظواهر کتاب و سنت حجیت ندارد حجت در این موارد دلیل عقلی است و یا نقلی مفید علم و یقین .

او رئيس الاصوليين و افضل المحققين شيخ محمد تقى طهرانى اصفهانى صاحب حاشيه بر معالم الاصول وجمعى ديگر از متأخران بطور مفصل نقل واين ادله را تزييف نموده اند .

محقق خراسانی صاحب کفایة الاصول دلائل آنهارا خلاصه کردهاست بما افاده -قده فی الکفایة بقوله:

«... وان ذهب بعض الاصحاب الى عدم حجية ظاهر الكتاب اما بدعوى اختصاص فهم القرآن ومعر فته باهله ومن خوطب به كما يشهد به (۱) ماورد في ردع ابي حنيفة وقتادة عن الفتوى به او بدعوى انه لأجل احتواءه على مضامين شامخة ومطالب غامضة عالية لاتكاد يصل اليها ايدى افكار اولى الانظار غير الراسخين العالمين بتأويله كيف ولا يكاد يصل الى فهم كلمات الاوايل الاالأوحدى من الافاضل ؟ فما ظنتُك بكلامه تعالى مع اشتماله على

۱- آنچه کهدر کتب مسطور است از اظهار دشمنی و عداوت و مخالفت ابو حنیفه نسبت بحضرت صادق (علیه السلام) در جمیع موارد، اصل ندارد ابو حنیفه نسبت بآن حضرت کاملاً خاضع و خاشع بود و کمال احترام را نسبت بآن حضرت قائل بود . داستان مسافرت او بمدینه و تشرف او بمحضر حضرت صادق و گفتگ وی او با آن حضرت منافات دارد با آنچه که در مقام قدح بر ابو حنیفه نقل شده است. ابو حنیفه در باطن از طرفداران اهل بیت عصمت و خاندان علوی و مشوق مردم به مخالفت با خلفای عصر بود و داستان معروف که گفته است: اگر اموال مردم نزدمن نبود در صف انقلابیون با حکومت جبار جنگ می کردم در کتب مسطور است. کتابی از ابو حنیفه در دست است که مقام و مرتبهٔ علمی و افکار و عقاید او را معرفی می کند. نقل این معنی که ابو حنیفه می گفت: «من در نماز یك چشم خودرا باز و چشم دیگرم را می بندم که از این راه مخالفت خودرا با جعفر بن محمد امام صادق (ع) اظهار نموده باشم چون او در مقام سجود یا چشمان خودرا می بندد و یا بازنگه میدارد» از عجایب است .

علم ماكان وما يكون وحكم كلشى، او بدعوى شمول المتشابه الممنوع عن اتباعه للظاهر لااقل من احتمال شموله لتشابه المتشابه واجماله، او بدعوى انه وان لم يكن منه ذاتا الاانه صارمنه عرضا للعلم الاجمالى بطر والتخصيص والتقييد والتجوز في غير واحد من ظواهره – كما هوالظاهر – او بدعوى شمول الأخبار الناهية عن تفسير القرآن بالراى لحمل الكلام الظاهر في معنى على ارادة هذا المعنى ... »(١) .

ادلهٔ حجیت ظواهر، اختصاص بهظواهری دارد که مداول آن مورد عمل واقع میشود واستقرار طریقهٔ عقلا درمقام اتباع وپیروی ازظواهر ، درمواردی است که عدم عمل بهظواهر موجب صحت احتجاج و سبب مذمت کسی که ازظهور پیروی ننموده است می باشد لذا درعقاید (اصول عقاید ، تاریخ و …) ظهور حجیت ندارد چون درعقاید و مواردی نظیر آن علم مطلوب است و احتمال خلاف قابل الفاء نمی باشد .

بدونشك سيره عقلاء درمقام عمل بظواهر ازطرف شارع امضاء شده است وطريق خاص درمقام افهام مقاصد شارع اختراع نشده است .

# بیان معنای محکم و متشابه

و تحقیق در وجوه فرق بین محکم و متشابه

دراین مساله از چندجهت باید بحث نمود. بدونشك محكم ومتشابه دوصفت از صفات آیات قرآنیهاند و درابتدای نظر میشود آیات قرآنیه

١- رجوعشود بكتاب كفاية الاصول آخوند خراساني جلددوم، ط ف المطبعة العلمية ١٣٧٢ ه ق ص ٨٤، ٨٥.

بمنزلة جنس ومحكم ومتشابه فصلآن محسوب شوند.

یاآنکه محکم ومتشابه از معقولات ثانیه محسوب شوند مانند مفهوم وجود وماهیت وامکان و وجوب ونظائر اینها از معانی ومفاهیم معقوله . بحث دیگر آنست که آیا کلیهٔ آیات قرآنی خالی از این قسم نیستند یا آنک برخی از آیات محکم وبرخی دیگر متشابه اند یعنی محکم ومتشابه دوضدی هستند که دارای ثالث اند ویا آنکه آیات ضدان لاثالث لهما میباشند .

بعضی از اهل تفسیر گفته اند ممکن است برخی از آیات نه از محکمات باشند و نه از متشابهات بنابراین، دووصف محکم ومتشابه منفصلهٔ حقیقی نیستند و آیاتی نظیر «تبت یدا ابی لهب» را خارج از محکمات و متشابهات کتاب تدوینی حق دانسته اند،

بحث دیگر آنست که چون «محکم و متشابه» دارای معانی مختلفه هستند آیهٔ شریفهٔ قرآن «هوالگذی انزل علیك الکتاب منه آیات محکمات هن ام الکتاب واخر متشابهات (۱). فاما الذین فی قلوبهم زیغ فیتبعون ما

۱ ـ سورهٔ آلعمران، آیهٔ ۷ ـ در تفسیر و بیان معنای آیاتی که لفظ محکم و متشابه باهم وآیاتی که لفظ محکم یالفظ متشابه تنها درآنها ذکرشده است مطالبی بیان مینمائیم چون آیات قرآنیه و محکمات و متشابهات نسبت به حال ناظران در آیات و یاکسانی که آیات الهیه در شأن آنان نازل شده است تفاوت دارد و قابل تغییر و تبدل است چه آنکه ممکن است برخی از آیات نسبت به شخص و احد از محکمات و برخی دیگر از متشابهات محسوب شوند و یا آنکه نسبت به برخی از مردم جمیع آیات کتاب حق محکم و نسبت به عضی جمیع آیات متشابه باشد و یا آنکه آیات قرآنیه نسبت بحال سلاك متبدل شوند مثلاً برخی در او ائل و یا او اسط سلوك بعضی از آیات نسبت به محکمات به محکمات به محکمات با تا ها متشابه و در نهایات سلوك علمی یا عملی یا همی دو همان متشابهات به محکمات به محکمات با تها متشابه و در نهایات سلوك علمی یا عملی یا همی در و همان متشابهات به محکمات

تشابه منه...» دلالت بر حصر حقیقی ندارد .

واین خود معلوم است که از این دو وصف محکم ومتشابه موجود در ایه و بالجمله از مفهوم آیه قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه استفاده نمیشود و تقابل فی الجمله مستفاد است .

ما قبل از آنکه احکام محکمات ومتشابهات را بطور مفصل تقریر کنیم مباحثی را که در این مقدمه بیان آنها ضرورت دارد تحریر نموده سپس میپردازیم به بیان وجوه فرق بین تأویل و تفسیر و تحقیق در مباحث محکمات و متشابهات .

### نقل وتحقيق

شیخ طوسی «رضیالله تعالی عنه وارضاه فیالأبرار» در مقدمه خود بر کتاب (۱) تفسیر شریف -تبیان فرمودهاند:

مبدل شوند وهكذا.

ونیز بیان خواهیمنمود کهچون لفظ کتاب و آیه برای معانی عامه وضع شده است و ازباب تطبیق بین آیات کتاب تدوین و تکوین کتاب وجود نیز دارای محکمات و متشابهات است و نیز ناظر در حقایق ممکن است همه کتاب و جود را محکم و یا برخی را محکم و برخی را متشابه بداند و یا آنکه تمام کتاب و جود مثل کتاب تدوینی در نظر برخی جزء متشابه محسوب شود «واما الذین فی قلوبهم زیغ... اشاره به رجال برخی از مردم است).

۱- تفسير تبيان ، چاپ نجف اشرف، مطبعة علميه منشورات مكتبة الامين ،
 مقدمه .

«... واعلموا انالمعروف من مذهب اصحابنا والشايع مناخبارهم ورواياتهم انالقرآن نزل بحرف واحد، على نبى واحد، غير انهم اجمعواعلى جوازالقراءة بما يتداولهالقراء انالانسان مخير باى قراءة شاء قرأ، وكرهوا تجويز قراءة بعينها بل اجارواالقراءة بالمجاز الذى يجوز بينالقرآن و لم يبلغوا بذلك حدالتحريم والحظر، وروىالمخالفون لناعن النبى (ص) انهقال: (نزلالقرآن على سبعة احرف كلها شافكاف) وفي بعضهاعلى سبعة ابواب وكثرت فى ذلك رواياتهم ولا معنى للتشاغل بايرادها واختلفوا فى تأويل الخبر، فاختار قوم ان معناه على سبعة معان: امر ونهى ووعد ووعيد وجدل وقصص وامثال، وروى ابن مسعود عن النبى –ص انه قال: نزل القرآن على سبعة احرف؛ زجر وامر، وحلال وحرام ومحكم ومتشابه وامثال» .

وروى ابو قلامة عن النبى -ص - انه قال (نزل القرآن على سبعة احرف، امر ، و زجر ، و ترغيب و ترهيب ، و جدل ، و قصص ، و امثال) . و قال آخرون نزل القرآن على سبعة احرف اى سبعة لفات مختلفة مما لا يغير حكما في تحليل وتحريم مثل -هام - ويقال من معان مختلفة ومعانيها مؤتلفة. وكانوا مخيرين في اول الإسلام في ان يقرءوا بما شاءوا منها، ثم اجمعوا على حدها، فصار ما اجمعوا عليه مانعا مما اعرضوا عنه .

وقال آخرون نزل القرآن على سبعة لفات من اللفات الفصيحة ، لأن

برخی مدعی تواتر حدیث منقول از حضرت رسول (القرآن علی سبعةاحرف) شدهاند ولیحق باشیخ اعظم است چون شرایط تواتر در جمیع مراتب روات محفوظ نمیباشد.

شیخ با آن تبحری که در علوم دارد دراین قسم مطالب اشتباه نمی کند و بجزاف سخن نمی گوید لذا درطی بحث فرموده اند این خبر چون از اخبار آحاد است (ودراین قبیل از مسائل قطع وعلم حجت است) لایجب العمل بها .

القبايل بعضها افصح من بعض وهوالذى اختاره الطبرى وقال بعضهم: هى سبعة اوجه من اللفات، متفرقة فى القرآن، لأنه لايوجد حرف قرىء على سبعة اوجه ، وقال بعضهم وجه الإختلاف فى القراءات سبعة .

اولها – اختلاف اعراب الكلمة او حركة بنائها فلا يزيلها عن صورتها فى الكتاب ولا يفير معناها نحو قوله: هره لآء بناتى هى اطهر لكم بالرفع والنصب – و هل نجازى الاالكفور بالنصب والنون – وهل يجازى الاالكفور ؟ بالياء والرفع وبالبخل والبخل والبخل برفع الباء ونصبها و – ميسرة وميسرة – بنصب السين ورفعها ....

شيخ اعظم بعد از بيان ساير وجوه (وجـهالاختلاف فىالقراءة سبعة) گويد:

وهذاالخبر عندنا وانكان خبراً واحد! لايجبالعمل به فالوجهالاخير اصاحالوجوه على ما روى عنهم عليهم السلام - من جواز القراءت بمااختلف القراء فيه (١).

واماالقول الأول فهو على ما تضمنته - لان تأويل القرآن لايخرج عن احدالا قسام السبعة (٢): اما امر - اونهى، اووعد، اووعيد، او خبر، او قصص،

١ مثل: الاختلاف في الحركات بتغير في المعنى فقط .

٣- الاختلاف في الحروف بتغيثر المعنى االصورة

٣- الاختلاف في الحروف بتغيثر الصورة لاالمعنى

۵- الاختلاف فيالحروف بتغيثر الصورة والمعني معاً

<sup>9-</sup> الاختلاف في التقديم و التأخير

٧- الاختلاف في الزيادة والنقيصه

۲-تأویل قرآن بنا برقول تحقیق که برگشت آن بهبیان بطون و حقایق
 ملکوتی قرآن باشد ارتباط با جهات مذکور ندارد وحال مفسر نسبت بهمؤو "ل حال

او مثل. وهوالذي ذكره اصحابنا في اقسام تفسير القرآن.

فاما حماروي عن النبي- من انه قال: «مانزل من القرآن من آية الا ولها ظهر وبطن» وقد رواه ايضا اصحابنا عن الأئمة عليهم السلام فانه يحتمل ذلك وجوها:

احدها - ما روى في اخبارنا عن الصادقين (عليهماالسلام) وحكى ذلك عن ابي عبيدة ان المراد بذلك القصص باخبار هلاك الاولين وباطنها عظة للآخرين. والثاني - ما حكى عن ابن مسعود (١) انه قال: «مامن آية الا وقد عمل بها قوم ولها قوم يعملون بها» .

والثالث - معناها أن ظاهرها لفظها و باطنها تأويلها ذكره الطبرى واختارهالبلخي.

شخص نائمرا دارد نسبت بهشخص بیدار و هر مرتبهیی ازمراتب و هربطنی ازبطون قرآن اختصاص بهسالكي از سلاك الى الله دارد .

از طرق عامه واردشدهاست: «انزلاالقرآن على سبعة احرف، لكل حرف (الف) منها ظهر ويطن ولكل حرف حد، ولكل حد مطلع رجوع شود به - تاريخ القرآن - تأليف دانشمند معاصر دكتر عبدالصبور شاهين، المدرس لكلية دار العلوم -القاهره- ط مصر ۱۹۶۹ م ص۲۳۲. در روایتی وارداست: «ان القرآن نزل علی سبعة احرف لكل آية منها ظهر وبطن ولكل حرف مصدر ومطلع».

این روایت با روایات دیگر مربوط بهبیان مراتب حقیقت قرآن از ظهروبطن وحد ومطلع بهتر سازش دارد. چون درآن آمدهاست: لكل آية منها ظهر اما ولكل حرف ظهر. حرف را بهچه باید حملنمود وهکذا.

١ - اين عبارات را ملاجلال سيوطى بامختصر تغيير نقل كردهاست (انك اذا بحثت عن باطنها) و (انه مامن آية الاعمل بها... ولها قوم سيعملون بها) ونيز از والرابع - ماقاله الحسن البصرى: «انك اذا فتشت عن باطنها وقستها على ظاهرها وقفت على معناها وجميع اقسام القرآن لايخلو عن ستة: محكم ومتشابه، وناسخ، ومنسوخ، وخاص، وعام».

فالمحكم ماانباً لفظه عن معناه من غير اعتبار امر ينضم اليه سواء كان اللفظ لفويا او عرفيا ولا يحتاج الى ضروب من التأويل، وذلك نحوقوله: «لايكلف الله نفسا الا وسعها».

وقوله: «ولا تقتلواالنفس التي حرمالله» .

وقوله: «قل هوالله احد» وقوله: «لم يلد ولم يولد» وقوله: «وما ربك بظلام للعبيد» وقوله «ماخلقت الجن والانس الاليعبدون» ونظائر ذلك .

والمتشابه ماكان المراد به لايعرف بظاهره بل يحتاج الى دليل وذلك ماكان محتملاً لأمور كثيرة او امرين ولا يجوز ان يكون الجميع مرادا فانهمن باب المتشابه، وانما سمى متشابها لاشتباه المراد منه ماليس بمراد و ذلك نحو قوله: «ياحسرتا على مافرطت فى جنب الله» وقوله: «السماوات مطويات بيمينه» وقوله: «تجرى باعيننا» وقوله: «يضل من يشاء» وقوله: «فاصمتهم واعمى ابصارهم وطبع على قاوبهم» ونظائر ذلك (۱)».

ابوعبيده نقل شده است: ان القصص التى قصها الله عن الأمم الماضية و ما عاقبهم به ، ظاهرها الاخبار بهلاك الاولين وحديث حدث بها عن قوم، وباطنها وعظا لآخرين و تحذيرهم ان يفعلوا كفعلهم وفيحل بهم مثل ماحل بهم). مناهل العرفان تأليف محمد عد العظيم الزرقاني ١٣٧٢ هق ص ٥٤٨.

ال محکم ومتشابه دارای معانی متعدد ومتکثراست که ما بیان خواهیم نمود و مواردی که اهل تفسیر برای متشابه ذکر کرده اند یکی آیات صفات الهیه است

یعنی آیاتی که متضمن الفاظ مشتمل بر اوصاف حق تعالی است وبرخی در این بابیعنی نگارنده جهت تحریر و توضیح و تحقیق در این قسمت از مطالبی که از مقدمهٔ شیخ اعظم بر تبیان نقل شد به بیان چند مطلب بطور مختصر می پر دازم از جمله بیان معنای تو اتر قراءات چون برخی یکی از معانی (انزل القر آن علی سبعة احرف) را اشاره به این معنی (یعنی احرف را بمعنای قرائت گرفته اند) دانسته اند و گویار اوی (۱) از امام صادق ع ح حرف را بمعنای قراءت منقول از قراء گرفته و حضرت فرموده اند: قرآن (نزل بحرف و احد من عند الواحد) بنابر این روایت نفی نمی کند روایت (سبعه احرف) را

ودیگر بهبیان مطلب بسیار بااهمیت که مسألهٔ محکمات ومتشابهات باشد پرداخته وبعداز تحقیق دراین مسأله موارد مشکلات رساله را تقریر مینمائیم چون آنچه که بیان میشود مرتبط است بهبیان مطالب موجود در رسالهٔ (متشابهات القرآن) .

\* \* \*

**→** 

آيات صفات وكيفيت تشابه آن كتاب ورسالهٔ مخصوص تأليف كرده اند .

قسم دیگرازاقسام متشابهاوائل – فواتح – سورقر آنیاست برخیگفتهاند: وفیها ایضاً منالاسرارالتی لایعلمها الاالله. وروایاتی نیز دراینباب ذکرکردهاند که ما بهنقل آنها خواهیم پرداخت .

درموارد متعدد اهلحدیث ازقدما و متأخّرین وبرخی ازمعاصرین (لکل آیة ظهر ولکل حرف حد ولکل حد مطلع) نقل نمودهاند .

۱ در مباحث بعد این مبحث را مفصل نقل مینمائیم. حدیث منقول از طرق عامه شاید متواتر باشد بنابراین آنچه علمای خاصه نقل نمودهاند ممکن است این حدیث را نفی نماید.

محققان از علمای اصول فقه(۱) از طایفهٔ ناجیه شیعه اثناعشریه (کثرهمالله تعالی) این مسألهرا درکتبخود ذکرکردهاند محقق خراسانی درکفایةالاصول گوید:

«ثم انالتحقيق انالاختلاف في القراءة بما يوجب الاختلاف في الظهور مثل (يطهرن) بالتشديد والتخفيف يوجب الاخلال بجو از التمسك و الاستدلال لعدم احراز ماهو القرآن ولم يثبت تو اتر القراءات ولا جو از الاستدلال بها و انسب الى المشهور تو اترها، لكنه مما لا اصل له و انما الثابت جو از القراءة بها ولا ملازمة بينهما كما لا يخفى ولو فرض جو از الاستدلال بها فلا وجه لملاحظة الترجيح بينها بعد كون الاصل في تعارض الامارات هو سقوطها عن

۱- علمای شیعه در مباحث اصولیه تحقیقات عالیده یی نمودهاند بخصوص متأخران ازعلمای شیعه ازعصر استادالکل محقق خوانساری صاحب مشارق الشموس در شرح دروس شهید در فقه ومؤلف حواشی برشفای شیخرئیس و تعلیقات برحکمت العین و اشارات و تجرید ومحقق سبزواری ملامحمدباقر محشی شفا در حکمت الهی ومؤلف کفایه وذخیره وفاضل تونی وغیراینها ازعلمای دوران صفویه .

در عصر آقاباقر بهبهانی علم اصول ترقی شایانی نمود و تلامیذ او این علمرا ترقیدادند. صاحب فصول و صاحب قوانین و رئیس الاصولیین شیخ محمد تقی اصفهانی وعالم نحریر شریفالعلمای مازندرانی وتلامیذاو ازجمله شیخ اعظمانصاری واصحاب حوزهٔ بزرگاو وتلامیذ اصحاب حوزهٔ او عالی ترین تحقیقات دراین زمینه بسمل آورده اند بنحوی که اصول فقه مؤلف علمای عامه در این عصر در مقایسه با تحقیقات شیعه خیلی ابتدایی وسطحی است و ابدا نمودی ندارد و همچنین فقه عامه منشأ این همه تحقیقات را باید در افکار علمای ایر انی جستجونمود. متأخران از فقهای ایر انی آثار بسیار گرانبها در علم فقه واصول فقه از خود باقی گذاشته اند.

الحجية فىخصوص المؤدى بناء على اعتبارها من باب الطريقية، والتخيير بينها على السببية مع عدم دليل على الترجيح فى غير الروايات من سائر الامارات فلا بد من الرجوع (ح) الى الاصل او العموم حسب اختلاف المقامات

از آنچه که خاصه از امام نقل کردهاند (نزل القرآن بحرف واحد من عند الواحد) یا (ان القرآن واحد نزل من عند واحد) فهمیده میشود که در مقام اختلاف دو قراءت مثل (مالك) و (مالك) یکی از این دو کلام الهی است و از آنجایی که هردو قراءت حجت است از باب آنکه امام فرموده است:

«اقرء کما یقرءالناس» درنماز واحد شاید ممکن اسبت (ملك) و (مالك) هردو قراءت شود ولى درمواردى مورداشكال واقعمیشود.

دراین مسأله اموری باید مورد تحقیق ودقت قرارگیرد یکی مسأله تواتر قراءاست بالحری اولا ان نتکلم فی اصل مسألة تواترالقراءات بعد وارد شویم در حکم دوقراءت مختلف بنا برقول به تواتر وعدم ثبوت تواتر مسأله ازجهت حکم فرق می کند .

شهید ثانی در کتاب (روض الجنان) و محقق ثانی در (جامع المقاصد) بعد از اعتقاد به تواتر اصل قرآن (فی الجملة) مدعی قیام اجماع شده اند بر تواتر قراءات منقول از قشراء سبع (نافع، ابوعمرو، کسایی، حمزه، ابن عامر، عاصم وابن کثیر).

از علامه در کتاب (تذکره) وصدوق وسیدمرتضی و شهید اول در کتاب (ذکری) و شیخ طبرسی –قدسالله اسرارهم – نیز تواتر قراءات نقل شده است. برخی از فقها قراءات منقول از خلف و ابوجعفر و یعقوب را نیز متواتر دانسته اند.

سید علی بن طاوس در کتاب (سعدالسعود) و رضی نجم الأئمه تواتر قراءات را نفی کرده اند.

چندمسالهٔ دیگر نیز باید مورد بحث واقعشود یکی آنکه محل نزاع در تواتر قراءات: مااذاکانت جوهریة (کهدرصورت اختلاف قراءت معنا نیز تفییرمی یابد) ظاهر کلام اکثر مشایخ فن (اعلی الله مقامهم) مورد اختلاف اختصاص دارد باختلاف ذاتی وجوهری اگرچه بعقیدهٔ بعضی از اعلام مورد نزاع اعم است ازموارداختلاف جوهری وعدم آن. اما اعتبار اختلاف معنا در محل نزاع از کلمات اهل فن استفاده نمیشود بل که ظاهراً تعمیم قائل شده اند .

بحث دیگر آنست که مقصود و غرض از تواتر قراءات تواتر آن از مشایخ قراءت است و یا تواتر آن از حضرت رسول (ص) و نتیجة تواتر آن از مصدر وحی (جبرئیل) یا حضرت رب الارباب که جبرئیل یك مرتبه نازل شد و مایک قراءت نمود و دفعهٔ دیگر (مالك) ویا فرمود: ملك مالك یوم الدین .

برخی ازبرای اثبات تواتر قراءات(۱) گفتهاند: «ان بعض المتاخرین من

۱ جمعی از قائلان به تو اتر قراءات تصریح کرده اند که مراد از تو اتر قراءات این نیست که آنچه از قراءات نقل شده است دارای تو اتر است بل که مقصود آنست که تو اتر انحصار دارد در آنچه که از این قراءات نقل شده است چون برخی از قراءات قراء سبعه شاذ است تا چهرسد به سایر قراء .

«والمعتبر القراءة بما تواتر منهذه القراءات وان ركب بعضها في بعض مالم يترتب بعضها على بعض بحسب العربية فيجب مراعاته نحو: (فتلقى آدم من ربه كلمات) فانه لا يجوز الرفع فيهما ولا النصب وان كان كل منهما متواتراً بأن يؤخذ رفع آدم من غير قراءة ابن كثير ورفع كلمات من قراءته فان ذلك لا يصح لفساد المعنى، و فحوه فى الفساد (وكفلها زكريا) بالتشديد مع الرفع او بالعكس وقد نقل ابن الجوزى

القراء افرد كتابا في اسماء الرجال الذين نقاوها في كل طبقة وهم يزيدون عما ىعتبر فى التواتر فيجرز القراءة بها...»

جماعت کثیری از عامه نیز معتقد به تو اتر قراءات می باشند و در مقابل كثيري از اهل تحقيق نفي تواتر نمودهاند ولى انصاف آنست كه قطع بحصول تواتر قَنَّراءات قاربان هفتگانه مستبعداست تا چهرسد بهقراءت منقول از دىگر قاربان: (ابوجعفر ويعقوب وخلف) وغيراينها ازحضرت رسول (ص) برخی از متأخران علاوه بر اجماع به تواتر قراءات به روایت منقول از طرق متعدد (انزل القرآن على سبعة احرف) استدلال كردهاند ابن روايت اگر چه مشهور بل که به ادعای برخی از عامای عامه متو اتر است ولی دلالت بر مدعای مستدلان ندارد چون همانطوری کهذکر شد حدود چهل معنا برای آن ذکر کر دهاند(۱) .

في النشر عن اكثر القراء جواز ذلك ايضاً واما اتباع قراءة الواحد من العشرة في جميع السور فغير واجب قطعاً بل ولا مستحب فان الكل من عندالله نزل بهالروح الامين على قلب سيدالمرسلين تخفيفاً للأمة وتهويناً على اهل هذهالملة والمحصارالقراءة في ما ذكر امر حادث غيرمعروف في الزمن السابق بل كثير من الفضلاء انكر ذلك خوفاً من التباس الأمر ...

١ ـ تواتر حديث مشهور بين عامه (ان القرآن نزل على سبعة احرف) مسلم نبست چون شرایط تواتر، درناقلان وراویان از حضرت ختمیمرتبت مسلماست ولی در طبقات بعداز صحابه ادعاي تواتر اصل واساس ندارد لذا شيخ اعظم ابوجعف طوسی صاحب تفسیر تبیان آنرا،جزء اخبار آحاد دانست وخبر واحد دراین قبیلاز مسائل حجيت ندارد.

محمد عبدالعظيم الزرقاني درمناهل العرفان (ط ثالثة ١٣٧٢ ه ق ص١٣٢)

ابن اثیر درنهایه بعداز نقل حدیث گوید: «اراد بالحرف اللغة یعنی علی سبع لفات العرب ای انها متفرقة فی القر آن ....» .

مراد ابن اثیردر نهایه آنست که بعضی از قرآن به لفت قریش وبرخی به لفت هذیل وهوازن وبعضی از آن بلفات یمن وسایر لفات است چون مسلم معنای روایت این نیست که در هر حرف از حروف قرآنیه هفت وجه تحقق دارد .

در روایات خاصه (مأثور از اهلبیت وعترت) دراینباب دو روایت متعارض نقلشده است یکی آنکه قرآن به حرف واحد نازل شده است. شیخ کلینی –ره – از فضیل بن بسار نقل کرده است که «قلت لابی عبدالله (ع) ان الناس (یعنی عامه) یقولون: ان القرآن نزل علی سبعة احرف، فقال علی الله کلبوا ان القرآن نزل علی حرف واحد من عند الواحد».

يكى از اعلام(۱) واكابر عصرما برطبقاين روايت گفتهاند: «ان نزول القرآن على سبعة احرف لايرجع الى معنى صحيح، فلا بد من طرحالروايات الدالة عليه، ولا سيما بعد ان دلت احاديث الصادقين على تكذيبها، وان القرآن نزل على حرف واحد، وان الاختلاف قد جاء من قبل الرواة».

 $\rightarrow$ 

## كفتهاست:

«وكأن هذه المجموع التى يؤمن تواطؤها على الكذب هى التى جعلت الامام اباعبيد ابن السلام يقول بتواتر هذا الحديث لكنه خبير بان من شروط التواتر، توافر جمع يؤمن تواطؤهم على الكذب فى كل طبقة من طبقات الرواية وهذا الشرط اذا كان موفوراً هنا فى طبقة الصحابة كما رأيت، فليس بموفور لدينا فى الطبقات المتأخرة...»

۱ وهو الاستاذالبارع الكاملسيدالاساطينورئيس الملة و الدين سيدابو القاسم
 خويى -دامظله- البيان في تفسير القرآن ط نجف ١٣٨٥ ص٢١١ .

صحيحة زرارة عن ابى جعفر قال: «ان القرآن واحد نزل من عندواحد ولكن الاختلاف يجيى، من قبل الرواة» .

درخصال ازحضرت صادق نقل شده است که حضرت درجواب سائل که بان حضرت عرض کرد: ان الاحادیث یختلف عنکم، فرموده است: ان القرآن نزل علی سبعة احرف وادنی ماالامام ان یفتی علی سبعة (۱) وجوه»، برخی بین این روایات جمع کرده اند و روایت اخیررا حمل بر بطون

١- اين روايت را برخي حمل بر بطون سبعة قرآنيه كه ازطرق خاصه وعامه نقلشده است نموده اند ولى مشكل كار دراين امراست كــه اختلاف احاديث بحسب مضمون آیا مستنداست بهبطون قرآنی ؟ این نیز مسلماست کهامام درمقام بیان احکام حكم واقعىرا بيان ميكند ومأخذ علم او در احكام فروعاً واصولاً مأخذ علم نمي (ص) است درمقام بیان احکام ومعارف جهت ارشاد امت و اصحاب خود باطلاق و عموم وظواهر استدلال واستشهاد مينمودند ولي خود درمقام استفادة احكام ازباطن بظاهر رجوع ياسير مينمودند چون باطن امام ومرتبه ومقام سر وجوداو (ام الكتاب) است که همه حقایق ومعارف درآن مقام بوجود جمعی موجوداست وامام در مقام تفصيل ومرتبه ومقام وجود فرقى معانى را درقالب الفاظ اظهار مينمو دند. بعمارت ديگر ومشربآخر مقام و مرتبهٔ امام بحسب باطن ولايت همان امالكتاب و كتـــاب مبين است كه جامع جميع حقايق وباعتبار اصل ذات باطن امام وحقيقت قرآن يك چيزاست وچون باطن او امالكتاباست بهمهچيز عالماست ومقام ظاهر امام مرتبـــهٔ تفصیل آن حقایق است لذا اهل عرفان حقیقت محمدیه را مبدء ظهور و تفاصیل علوم حقيقيه دانستهاند و اهل عصمت وطهارت وعترت طاهرين باعتبار باطن ولايت باآن حضرت متحدند واحاديث راجع بهتقدم خلقت آنحضرت بحسب وجود نورىملكوتي (اولماخاق الله نوري) باين اصل ناظر است وحقيقت محمديه باارواح طاهره اوصيا. او منحداست که (اناوعلی من نورواحد) و (انا وعلی من شجرواحد والناس من اشجارشتی).

سبعهٔ قرآنیه نمودهاند(۱) . برخی گفتهاند: این جمع با روایت عیسی بن عبدالله هاشمی (درکتاب خصال) «قال رسولالله (ص) اتانی آت منالله فقال انالله یأمرك ان تقرء القرآن علی حرف واحد، فقلت یارب وسع علی امتی فقال انالله یأمرك ان تقرء القرآن علی سبعة احرف» منافات دارد .

ولی این روایت علاوه بر ضعف سند نظیر روایات منقول ازطرق عامه مبهم ومعنای محصلی از آن استفاده نمیشود.

#### \* \* \*

دكتر عبدالصبور شاهين دركتاب تاريخ قرآن از اينكه علامه محقق آقاى سيدابوالقاسم خويى دامتبركاته فرمودهاند: «ولاقيمةللروايات اذا كانت مخالفة لما يصح عنهم (اى عن اهل البيت) ولهذا لا يهمتنا ان نتكلم عن اسانيد هذه الروايات، و هذا اول شىء تسقط به الرواية عن الاعتبار والحجية» خياى ناراحت شده و گفته است: «معاذالله ان يقال هذا بحق اصحاب القرآن فهم من هم ورعا وضبطا فى الرواية والاداء...».

این دانشمند معاصر از وجود آنهمه روایات وارد ازطرق عامه در شأن اهلبیت و عترت و ارجاع حضرت رسول امت خودرا باهل عصمت و طهارت که اول آن بزرگواران بابمدینهٔ علم آنحضرت علی علیه السلام است غفلت کرده است برطبق آن روایات اگر همه اصحاب قرآن دریك طرف وعلی علیه السلام درطرفی قرار گیردحق با علی علیه السلام است که عامه بطرق متعدد نقل کرده اند. «الحق مع علی وعلی مع الحق...» اما در این مسأله که

۱ در روایت عامه نیز نقل شده است: «ان القرآن نزل علی سبعة احرف، لکل آیة منها ظهر وبطن ولکل حرف مصدر ومطلع» ونیز همانطوری که ذکرشد عامه وخاصه نقل کرده اند: «ان للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطنا الی سبعة ابطن»

(نزلالقرآن علی سبعة احرف) چون در روایات وارد ازطرق خاصه نیز باین مضمون روایت وارد شده است و علاوه براین روایات داله بر نزول قرآن بر حرف واحد جزء اخبار آحاد بشمار میروند بیان آقای خوبی در این باب تمام نیست وقابل منعاست چون دراین قسم مسائل خبر واحد حجیت ندارد اما این مسأله که مرجع دینی(۱) بعداز حضرت رسول –ص– اهل بیت عصمت وطهارت می باشند جای شكوشبهه نیست و این نیز مسلم است که نزول قرآن بر هفت حرف بنابر آنچه که از روایات وارد ازطرق عامه استفاده میشود قابل حمل بر معنای معقول و متصوری نمی باشد ما ذکر کر دیم که این روایات نیز تواتر ندارند یعنی صدور آنها از حضرت رسول قطعی نیست وازهمان اوائل تدوین کتب تفسیر و حدیث در اسلام هر کس در بیان معنای این روایات و مدلول و دلالت آنها رای مخصوصی را اختیار نموده است بنحوی که برخی از اعلام بیش از چهل قول در این مسأله نقل کرده اند.

#### \* \* \*

بنا برآنچه که محققان از علمای اصول بخصوص متأخران آنها (شیخ اعظم انصاری، محقق خراسانی ودیگران) بیان کرده اند اجماع منعقداست بر جواز قرائت بقراءات مختلفه اگرچه ما قائل بتواتر همه این قراءات نشویم .

برخی از محققان مثل شهید ثانی معتقدند که این مسأله مبتنی است بر ثبوت تواتر یعنی هر قرائتی که متواتر است قراءت بآن جائز می باشد

۱ حدیث ثقلین منقول از طرق عامه براین مدعا دلالت تام دارد و نیز روایاتی که دلالت دارند بر لزوم رجوع امت اسلام به سرسلسلهٔ اولیاء صاحب مقام ولایت کلیهٔ الهیه شاه مردان امیر المؤمنین «علیه و آله السلام» .

اعتقاد وقطع به تواتر جمیع قراءات باین معنا که آنچه قراء سبعه یا عشره قرائت نموده اند مسلما از پیفمبر و از خداوند صادر یا نازل باشد امری مشکل است اما مسأله تجویز اهل عصمت وطهارت و جواز قرائت قرآن کما یقرءالناس برخی از جمله صاحب قوانین در کتاب قوانین گفته است: (۱)

\_\_\_\_\_

۱ بنابر آنچه متأخران ازعلمای شیعه ومحققان از فقها و اصولیین خلافاً للمشهور (ومنهم الشیخ الاعظم الانصاری و تلامیذه و المحقق الخراسانی) فرموده اند تواتر قراءات مسلم نیست آنچه که ثابت ومحقق است همان جواز قراءت است بآنچه که نقل شده است ازقراءات مختلفه و ملازمه بین تواتر قراءات و جواز قراءت محقق نیست .

همانطوری که نقلشد جمعی تصریح نمودهاند باینکه: اختلاف در قراءات اگر سبب اختلاف در ظهور آیمشود مثل (یطهرن) بتشدید و تخفیف مانع میشود از تمستك بدوقراءت (مثلاً) از آنجایی که تواتر قراءات مسلم نیست نمیشود ملتزمشد که هریك از قراءات سبعه نازل از حق تعالی است بقلب حضرت ختمی مرتبت و در صورت وجود اختلاف در ظهور عمل بیکی از قراءات (چون آنچه که واقعاً کلام حق تعالی است محرز و مسلم نمیباشد) عمل بچیزی است یعنی قراءت چیزی است که ما علم بقرآن بداریم .

ودرصورتی که اختلاف بین دوقراءت موجب اختلاف در ظهور آیه نشود در این صورت عمل بآن جایزاست چون حجیت ظواهر مسلمشد وفرض آنست که علم بقر آن بودن آن حاصل ست. بنا برجواز استدلال بقراءت باعتبار آنکه قراءت است درصورت تعارض بین دوقراءت احکام خبر واحد دراین مقام جاری است (کماذهب الیه بعض العامة وقالوا انها کاخبار الآحاد . آیا اثبات کتاب مثل سنت بخبر واحد ممکن است؟) یا آنکه درصورت تعارض قراءات رجوع بمرجسّحات سندیه بی وجه است و احکام مربوط به دو خبر متعارض که درصورت رجحان یکی از دوسند بدلیل

«فهذا هوالذى يمكن ان يدعى معلوميتها من الشارع لامرهم بقراءة القرآن كما يقرءالناس وتقريرهم لاصحابهم على ذلك وهذا لا ينافى عدم علمية صدورها عن النبى ووقوع الزيادة والنقصان فيه والإذعان بذلك والسكوت عماسواه او فق بطريقة الاحتياط».

## بحث وتحقيق

یکی از مباحثی که بنا شد بمناسبت رسالهٔ متشابهات القرآن وپیرامون توضیح کامات شیخ طوسی درآن بحث کامل شود ، مسألهٔ متشابهات در

\_

راجح اخذشود ودرصورت تعارض هردو ساقطشوند یا آنکه احکام راجع به اخبار متعارضه شامل قراءات متعارض نمیشود والمرجع فی القراءتین المتعارضتین تساقط است ورجوع بدلیل دیگر یا رجوع باصل بناءاً علی الطریقیة فی حجیة الامارات و اما بنا بر سببیت وموضوعیت اصل تخییراست کما صرح به صاحب الکفایة (طع نجف ۱۳۷۲ ه ق ص۹۲،۹۱۹).

برخی گویند: چون قراءت کننده (کهقراءت آن بما رسیده است) بمنزلهٔ راوی قرآن است آیا درصورت اختلاف دوقراءت که مدلول این دو متعارض باشند قاعده تعارض بین دو روایت در این مقام جاری است یا نه ؟

قراءات منقول ازقراء ازدوحال خارج نیست و دوصورت در آن مفروض است:
یکی آنکه این قراءات توسط قراء نظیر منقول باخبار آحاد بما رسیده است نظیر
سایر اخبار آحادی که دارای معانی ومفهوم واحد ویا دارای مفاهیم مختلفند و یا
آنکه قراءات مختلف ناشی از اجتهاد شخصی قراءاست واین دو احتمال مانعاز آنست
که ما اینقراءات را بمنزلهٔ روایات منقوله فرض نمائیم روی این میزان مشکل است که
دراحکام شرعی بآنها استدلال کنیم.

قرآن وحدیث است «هو الذی انزل علیك الكتاب منه آیات محكمات و اخر متشابهات» (۱) .

ابن حبیب نیشابوری (بنا به نقل ملاجلال سیوطی) دراین مسأله سه قول نقل کرده است یکی آنکه جمیع آیات قرآنیه محکم است «کتاب احکمت آیاته ثم فصلت» .

قول دیگر آنکه جمیع آیات قرآنیه متشابه است «کتابا متشابها مثانی ...» قول سوم آنستکه بعضی از آیات قرآنیه محکم وبعضی متشابه است (۲) حق آنستکه بین این قول اخیر که بطور قضیه مهمله از آیه استفاده میشود منافات با دوآیه مورد استدلال قائلان به محکم بودن جمیع آیات و تشابه جمیع آیات نمی باشد چون مراد از آیه –کتاب احکمت آیاته ... اتقان وعدم تطرق نقص و اختلاف در آیات قرآنیه ومستفاد از آیه – کتابا متشابها ... تشابه آیات نسبت به یکدیگر است از حیث اتقان واحکام و اعجاز واشتمال برحقایق ومعارف واشتمال جمیع آیات بر بطن ومطلع و حد و هکذا ...

١٠ كتاب الإتقان في علوم القرآن، الجزء الثاني طبولاق ١٣٠٦ ه ق ص١٠٠
 ٢٠٣٠ ٤، ٥ .

۲ ما درمباحث قبل بیان کردیم کهممکن است برخی از آیات نهمحکم باشد و نهمتشابه . برخی گفته اند: الآیة لا تدل علی الحصر ... اذلیس فیها شیء من طرقه .

شيخ درمقدمه تبيان گويد: وصفه بانه محكم كله، المراد به انه حيث لايتطرق عليه الفساد والتناقض والاختلاف والتباين والتعارض... ووصفه بانه متشابه انهيشبه بعضة بعضاً في باب الاحكام الذي اشرنا... ووصفه بان بعضه محكم و بعضه متشابه ما اشرنا اليه من ان بعضه مايفهم المراد بظاهره فيسمتى محكماً، وبعضه مايشتبه المراد منه بغيره وان كان على المراد والحق منه دليل فلا تناقض في ذلك بحال...».

## بيان وجره فرق بين محكم ومتشابه

كلمات قدما در تعيين مراد از محكم ومتشابه مختلف است بعضى از ناظران در علوم قرآن گفته اند: «المحكم ماعرف المراد منه اما بالظهور واما بالتأويل والمتشابه مااستأثر الله بعلمه كقيام الساعة وخروج الدجال والحروف المقطعة في اوائل السور».

برخى گفتهاند: «المحكم ما وضح معناه والمتشابه نقيضه» .

بعضى ديكر كفته اند: «المحكم مالا يحتمل من التأويل الا وجها واحداً، والمتشابه ما احتمل اوجها ....»

ونيز جمعى گفته اند: «المحكم ماكان معقول المعنى والمتشابه بخلافه كاعداد الصلوة واختصاص الصيام برمضان دون شعبان» (1).

وقيل: المحكم مااستقل بنفسه والمتشابه مالا يستقل بنفسه الا بردرة الى غيره .

بعضى ديگر از اهل تفسير و حديث گفته اند: المحكم مالم يتكرر الفاظه ومقابله المتشابه . كما اينكه برخى ديگر گفته اند: المحكم الفر ائض (٢) و الوعد

١ ـ في الإتقان قاله الماوردي. (جزء دوم، ص٢، ٣، ٤) .

۲- اغلب تعاریف وارده در این قبیل از موارد، جامع و مانع نیست و روی جهات و اعتبارات قابل اختلاف است و اکثر این تعاریف بیکدیگر بر می گردد مثلاً الفاظ و کلمات حاکی از اوامر و نواهی و بطور کلی احکام مربوط بعبادات و معاملات و کلیه الفاظ مستعمل در محاورات عرفی که شارع نیز بر همان طریق مشی نموده است محکم وغیرمتشابهند و تأویل در ظو اهر کتاب و سنت با ظو اهر مربوط به احکام شرعیه و بعبارت و اضحتر در فروع احکام تأویل مطلقاً جائز نیست .

والوعيد والمتشابه القصص والأمثال وقيل: المحكم ما تأويله تنزيله والمتشابه مقابله اخرج ابن ابى حاتم من طريق على بن ابى طلحة عن ابن عباس قال: المحكمات ناسخه وحلاله وحرامه وحدوده و فرائضه وما يؤمن به ويعمل به والمتشابهات منسوخة ومقدمة ومقدمة ومؤخرة وامثاله واقسامه وما يؤمن ولا يعمل به» .

از مجاهد نقل شده است: «المحكمات مافيه الحلال والحرام وما سوى ذلك منه متشابه بصدق بعضه بعضاً ...»

#### \* \* \*

دربرخی از کتب تفاسیر این بحث مطرح شده است که آیا علم به متشابهات ممکن الحصول است یا آنکه فقط حق تعالی(۱) بآن علم دارد منشأ

باطنیه از آنجهت درورطهٔ گمراهی وهلاك واضح قرار گرفتهاند كه درفروع تأویل نمایند و تأویل درفروع احكام اكثر احكام الهیهرا بطور كلی بی اثر نماید .

۱ محققان از علمای شیعه و اهل تحصیل ازعرفا و متألهان معتقدند که علم بمتشابهات ممکنالحصولاست و راسخان درعلم (اهل عصمت و طهارت) به متشابهات عالمند وحق آنست که محکم ومتشابه از امور نسبیهاند ممکناست آیهیی از آیات نزد برخی از محکمات و نسبت به بعضی متشابه باشد و نیز ممکناست کلیه آیات قرآنیه نزد جمعی از منغمران در جهل و عصیان متشابه و جمیع آیات نسبت بکمل از اهل و لایت و حکمت محکم باشد - کما سیأتی تحقیق هذاانشاءالله تعالی .

واخباری ازطرق خاصه نقل شدهاست که عترت (اهلبیت عصمت وطهارت) راسخان درعلم قرآنند و بمتشابهات ازآیات قرآنیه عالمند. سِیّر اینمطلب آنست که مقام ومرتبهٔ آنان مطلع کلام الهیاست و بجمیع مراتب قـرآن از ظهر و بطن و حدّ احاطه دارند و علم آنان علم کسبی حاصل از معلم بشری نیست بل که علمآنان

اين دو قول اختلاف عقيده درمقام فهم آية شريفة «ولايعلم تأويله والراسخون في العلم» مي باشد .

ونیز این مسأله باید موردبحث واقعشود که متشابهات از آیات دارای اقسام متعددند و تشابه از جهات مختلف عارض آیات میشود و متشابه علی الإطلاق بمعنای غیر مفهوم بطور مطلق وجود ندارد ومعانی آیات باعتبار تنزل در کسوت الفاظ حاکی از علم ربوبی نسبت به ناظران در آیات الهیه متشابه میشوند وما در این مقدمه بیان می کنیم که محکم ومتشابه در کتاب تکوینی حق نیز وجوددارند و بین کتاب تکوینی (اعم از آفاقی و انفسی) و کتاب تدوینی از محکمات ومتشابهات مناسبات تامه وجوددارد کماندگره مفصید انشاءالله تعالی و تبارك .

سيوطى گفتهاست: منشأهماالإختلاف(۱) فى قوله: والراسخون فى العلم هل هو معطوف و يقولون حال ومبتدء خبره يقولون والواوالإستئناف وعلى الأول طائفة يسيرة منهم مجاهد».

از ابن عباس اصحاب حدیث نقل کرده اند که فرموده است: انا ممن یعلم تأویله (۲) .

از مجاهد نیز نقل کردهاند که در معنای -والراسخون فیالعام-

لدنتی ومفاض از احدیت وجوداست و باعتباری همین کلمات قرآنیه را از قائل آن استماع مینمایند. دراینمقام مطلبی است که فهم آن خالی از غموض نیست و درك کامل آن از مواهب خاصة حقاست .

 $<sup>\</sup>rightarrow$ 

١ جلددوم اتقان چاپ قاهره ص٣، ٤، ٥ .

۲ علمای خاصه درتفاسیر ومحدثان از طایفهٔ ناجیهٔ شیعه -کثرهمالله تعالی درکتب خود نقل کر دهاند .

گفته است: يعلمون تأويله ويقولون آمنا به وعن الضحاك: الراسخون فى العلم يعلمون تأويله لولم يعلموا تأويله لم يعلموا ناسخه من منسوخه ولا حرامه عن حلاله ولا محكمه من متشابهه .

برخى ازمفسران ومتكلمان عامه كفتهاند: «يبعدان يخاطبالله عباده بما لا سبيل لأحد من الخلق الى معرفته» .

از ائمهٔ اهلبیت روایات کثیره بی دلالت دارند براینکه عام بمتشابهات از مختصات آن بزرگواران است ونزد محققان ازعر فای اسلامی و اعاظم از دانشمندان شیعه عام تأویل از خصایص صاحبان ولایت کلیه اهالییت عصمت وطهارت خصوصا باب مدینهٔ عامم نبوت علی علیه السلام است و بلحاظ دانایی آنها بتأویل واطلاع آنان از بطون و حقایق قرآن حضرت ختمی مرتبت فرموده است: انی تارك فیكم الثقاین ساین حدیث را عامیه و خاصه نقل كرده اند .

جمع کثیری از اهل سنت معتقدند که علم بمتشابهات برای احدی حاصل نمیباشد چون علم بتأویل آن اختصاص بحق تعالی دارد وراسخان در علم بمتشابهات علم ندارند و بآن ایمان آورده اند (۱) .

۱- شیخ بارع کامل حجت فرقهٔ ناجیه ابوجعفر طوسی (رضیالله عنه) در مقدمهٔ تبیان یكقسم از متشابهات را به: مااختصالله تعالی بالعلم به، فلا یجوزلأحد تكلتفالقول فیه، ولا تعاطی معرفته، وذلك مثل قوله: «یسئلونك عن الساعة ایان مرساها، قل: انما علمها عند ربی، لایجلیها لوقتها الا هو...» معرفی نمودهاند وعلم باینقسم از متشابهات را مختص بحق دانستهاند ولی همانطوری قبلا بیان شد علم به بین بین شد منا مسلم و اظهر من بقیهٔ اقسام متشابه امکاندارد (پ) بنا بر مسلك امامیه این معنا مسلم و اظهر من

<sup>(</sup>پد) اما مسأله ساعت وكيفيت علم بهقيامت و روزمحشر اينخود از مسائل مهمهاست ومتوقفاست بر بيان معانى ساعت و موارد اطلاقات آن چون قيامت بعدازطى دوران زمان و

از ابن عباس نقل شده است «انه كيان نقرء وما نعيلم تأويله الاالله ، ويقولون الراسخون في العام آمناً به عمع كثيري همين خبر را دليل گرفته اند بر اینکه ٔ واو در آیهٔ شریفه (وما یعلم تأویله ۱۰۰۰) ازبرای استیناف

الشمس است که راسخان درعلم همان کسانی هستند که حضرت رسول در شأن آنان فرمود: «اني مخلف فيكم الثقلين ، ما ان تمسكتم بهما لن تضلُّوا، كتــاب الله و عترتي اهل بيتي ، وانهما لن يفتقرقا، حتى يردا، على الخوض» اين روايت را علماي عامه بطرق متعدد نقل كردهاند وبرخي ازعامه گفتهاند: «هذه الرواية لايمكن ان یدفعها احد» و بعضی دیگر از آنها گفته اند این روایت دلالت دارد بر از وم وجود یکی از افر اد عترت الی یومالقیامه معذلك معاصران ما از اهلسنت از نقل اینقبیل روایات که باعتبار آنها قدمای از آنها تصریح کر دهاند خودداری می کنند «وما

ظلمهمالله ولكن كانوا انفسهم يظلمون».

مكان قائم ميشود و بساط سماوات و ارض هنگام قيام قيامت برچيده ميشود اما علم حضرت ختمى مرتبت و باب مدينة علم او على عليه السلام بقيامت بايد دانست كه بوجود حقيقت محمدیه و خاتم ولایت مطلقهٔ او قیامت قائممیشود و ما برای آنکه بحث مبسوط نشود بنحوی که منافات با وضع این مقدمه داشته باشد بنحو اشاره و رمز و ۱۰۰۰ می گوئیم .

همانطوری که حقیقت محمدیه و بالتبع اولیای کاملین و ابواب مدینه علم و بالجمله كُمثّل از ورثةًاو واسطه در تسطير و ترقيم نقوش ممكنات در لوح وجودند. و بحكم النهايات هى الرجوع الى البدايات حقيقت محمديه واسطة رجوع اشياء بحق، وجود او مبدء هـدايت تكويني وتشريعي است لذا ورد: بكم (اهلبيت) بدرالله وبكم يختم ولذا قامت قيامتهم في هده النشأة والى هذا اشار على (ع) «لوكشف الفطاماازددت يقينا» وازآنجابي كه قبل از طي بساط كون ومكان فيامت آنان قائم است ودرعين حيات ظاهرى فناء درحق وبقاء باو براى آن بزرگواران (بلکه فناء عن الفنائين وصحو بعدالمحو وتمکين بعدازتلوين) حاصل شدهاست بواسطة رجوع آنان بهاحديت وجود قيامت قائم ميشود الى هذا اشارالمولوى:

صد قيامت خود ازاو گشته عيان دیدن هرچیزرا شرطاست این زادهٔ ثانی است احمد در جهان رو قیامت شو، قیامترا بهبین

آورده شده است «وان هذه الرواية وان لم تثبت بها القراءة ، فأقل درجتها ان تكون خبراً باسناد صحيح الى ترجمان القرآن ، فيقدم كلامه فى ذلك على من دونه ... » .

ما درمباحث بعد بیان خواهیم کرد که ترجمان قرآن در درجهٔ اول امیرمؤمنان علی علیه السلاماست و ابن عباس بنا به تصریح علمای عامه درعلم قرآن شاگرد اوست و خود تصریح نمودهاست که (ما اخلت فی تفسیر القرآن، فعن علی بن ابیطالب) .

روایاتی که عامه نقل نمودهاند برای اثبات این معنا که راسخان در علم، علم بمتشابهات ندارند و فقط بآن ایمان دارند علاوه بر اینکه مخالف احادیث وارد ازطرق اهل عصمت وطهارت است (واین نزدما مسلم است که اگر روایاتی ازطرق اهل بیت واردشود واین روایات متواتر باشد از روایات وارد از غیر اهل بیت وحی وعصمت اعراض میشود) برخی از حیث سند ضعیف و بعضی دلالت برمقصود ندارد ومضامین بعضی مبهم و مضطرب است. مثلاً ازعایشه نقل کردهاند (قالت: کان رسوخهم فی العلم ان آمنوا بمتشابهه ولا یعلمونه) بر هرمومن بحقانیت محمد (ص) و قرآن بمتشابهات ایمان دارد و معتقداست که از خداوند نازل شده است چون انکار آیات قرآنیه اگرچه متشابهات باشد باعلم باینکه آیه نازل از جانب حق است معنا ندادد.

اما عدم جواز اخذ بمتشابهات درمقام عمل و ایمان بآن و وجوب عمل بمحکمات محتاج بدلیل نیست و این نیز مسلم است که آیات متشابهات آن قسم از آیاتی محسوب میشود که ارتباط بمقام عمل پیدانمی کند چون در برخی ازروایات تصریح شده است که (المحکمات ما فیه الحلال والحرام سالمحکمات هی اوامره الزاجرة) مگر آنکه درمتشابهات تعمیم قائل شویم در

این صورت مفهوم متشابه نیز معنای معلوم ومعین نخواهد بود و لفظ متشابه نیز بحسب دلالت برمصادیق متشابه ، متشابه خواهد بود .

اما روایت منقول در کتب اهلسنت راجع بمنع عمر از سئوال از متشابهات (رجل جاء فیالمدینة فجعل یسئل عن متشابهالقرآن فیارسل الیه عمر فضربه حتی دمی راسه) معلوم نیست این شخص از چه قسم از انواع متشابه سئوال نموده است بهرحال باید خلیفه جواب اورا میداد ، نه انکه سر اورا می شکست این روایت را می توان از سلسله روایاتی دانست که محققان خاصه از مطاعن خلیفهٔ دوم شمرده اند (۱) .

۱ این معنا نیز مسلماست که برخی از متشابهات بعداز عرض بمحکمات جزء محکمات محسوب میشود و از ابهام خارج می گردد. متشابهات از آیات مربوط به صفات و افعال حق نیز دارای اقسام و احکامیاست که بیان خواهدشد و ادلتهٔ قائلان بمنع رجوع بمتشابهات و عدم جواز غور درآن و بالأخره وجوب ایمان بهمتشابهات بدون تفکر دراین آیات قولی سخیف و در نزد اهل تحقیق از اباطیل و اوهام بشمار میرود.

جمع كثيرى ازعامه عالى ترين آيات وارده در توحيد وصفات و افعال را كه متضمن مطالبى تحقيقى و دقيق درمعرفت است متشابه دانستهاند و بواسطهٔ غوطهور شدن آنها در جهل و اوهام ازنيل بمعرفت حق كه علت غايى عبادت بلكه غرض اصلى ازخلقت است محروم شده اند وعجب تر آنكه قائل بتجسيم شده اند وحق تعالى را مثل اجسام مستنيره قابل رؤيت ميدانند و جم غفيرى ازآنان در مبحث صفات قائل بحدوث شده اند و برخى اوصاف اجسام و موادرا براى مبدء وجود كه منزه از صفات امكانى است ثابت دانسته اند و عطلوا العقول عن معرفة ذاته وصفاته بلقالوا بوجوب امساك الفيض و التعطيل و...

واین نیز باید معلوم شود که اتباع وپیروی از متشابهات غیر از غور درمعانی آیات متشابهه وعرض متشابهات بمحکمات ویا رجوع به راسخان درعلم جهت رفع ابهام و اجمال و تشابه از آیات بیتنات قرآنیه می باشد.

ما بیان خواهیم نمود که جمیع آیات قرآنیه بحسب ذات ازباب آنکه نازل از حکیم علی الإطلاق و کلام الهی است محکم ولاریب فیها است تشابه و اجمال و ابهام بالعرض و بحسب حالات ناظران بآیات بینات و عدم ادر التر قاصران عارض بر آیات می شود.

#### \* \* \*

برخى از عامه گفتهاند: المراد بالمحكم مااتضح معناه والمتشابه بخلافه، لأن اللفظ الذى يقبل معنى، اما ان يحتمل غيره اولا والثانى النص، والأول اما ان تكون دلالته على ذلك الفير ارجح اولا والأول هو الظاهر والثانى اما ان يكون مساويه، اولا والاول هو المجمل والثانى المؤول، فالمشترك بين النص والظاهر هو الحكم و المشترك بين المجمل والمؤول هو المتشابه.

ويؤيد هذاالتقسيم انه تعالى او قعالمحكم مقابلاً للمتشابه ، قالوا : فالواجب ان يفسر المحكم بما يقابله ويعضد ذلك اسلوب الآية وهو الجمعمع التقسيم ، لانه تعالى فرق ماجمع فى معنى الكتاب بأن قال «منه آيات محكمات واخر متشابهات» واراد ان يضيف الى كل منهما ماشاء ؛ فقال اولا فاما الذين فى قلوبهم زيغ … الى ان قال والراسخون فى العلم يقولون آمنا به وكان يمكن ان يقال واما الذين فى قلوبهم استقامة فيتبعون المحكم ولكنه وضعموضع ذلك والراسخون فى العلم لإتيان لفظ الرسوخ لأنه لا يحصل الا بعد التثبت العالم والإجتهاد البليغ فاذا استقام القلب على طرق الإرشاد رسخ القدم فى العلم افصح صاحبه النطق بالقول الحق وكفى بدعاء الراسخين فى العلم «ربنا العلم افصح صاحبه النطق بالقول الحق وكفى بدعاء الراسخين فى العلم «ربنا

لاتزغ قلوبنا بعد اذ هديتنا ... شاهدا على ان الراسخون فى العلم لقوله والذين فى قلوبهم زيغ ... وفيه اشارة الى ان الوقف على قوله: الاالله تام والى ان علم بعض المتشابه مختص بالله تعالى وانه من حاول معرفته هو الذى اشار اليه فى الحديث بقوله: فاحذرهم .

وقال بعضهم: العقل مبتلى باعتقاد حقيقة المتشابه كابتلاء البدنباداء العبادة كالحكيم اذا صنف كتابا اجمل فيه احيانا ليكون موضع خضوع المتعلم لاستاذه وكالماك يتخذ علامة يمتاز بها من يطلعه على سره(١).

\* \* \*

برخی از مفسران و اهل حدیث متشابهات را بر دو قسم تقسیم نمودهاند که یكقسم ازآن بوجه من الوجوه از تشابه خارج نمیشود و بهیچ اعتبار معنای آن شناخته نمیشود.

قسم دیگر از متشابهات بعداز رد بمحکمات از تشابه و اجمالوابهام خارج میشود. قسم اول از ایندو قسم چیزی است که مورد و مصداق قوله حق تعالی هستند که فرمود: الذین فی قلوبهم زیغ، از متشابهات تبعیت نموده و حقرا بباطل آمیخته و موجب ضلالت میشوند و خود و غیر خود را درمهلکه می اندازند (۲).

فى الإتقان، قال ابن الحصار: قسم الله آیات القرآن الی محکم و متشابه و اخبر عن المحکمات انها ام الکتاب لان الیها ترد المتشابهات و هی التی تعتمد فی فهم مراد الله من خلقه فی کل ماتعبدهم به من معرفته و تصدیق رسله

ا- رجوعشود بهاول كتاب الاتقان سيوطى جلددوم ص} .

۲- رجوعشود بمفردات قرآن ف راغب اصفهاني

وامتثال اوامره، واجتناب نواهيه، وبهذاالإعتبار كانت امهات، ثم اخبر عن الذين في قلوبهم زيغ انهم هم الذين يتبعون ماتشابه منه، ومعنى ذلك: انمن لم يكن على يقين من المحكمات، وفي قلبه شك واسترابة، كانت راحته في تتبع المشكلات المتشابهات (1).

## نقل و تحقيق

ما ازبرای تمهید مقدمات جهت تحقیق درمشکلات رسالهٔ متشابهات ناچاریم از ذکر پارهای از اقوال و نقل کلمات اهل فن از قدما و متأخران راغب اصفهانی گوید: الآیات عند اعتبار بعضها ببعض، ثلاثة اضرب: محکم علی الإطلاق، متشابه علی الإطلاق، ومحکم من وجه، ومتشابه من وجه والمتشابه بالجملة ثلاثة اضرب، متشابه من جهة اللفظ فقط، ومن جهة المعنی فقط ومن جهتهما، فالأول ضربان، احدهما یرجع الی الالفاظ المفردة اما من جهة الفرابة نحو الاب و (یزفون) او الإشتراك ک: الید، و الیمین و ثانیهما یرجع الی جملة الکلام المرکب، وذلك ثلاثة اضرب، ضرب لاختصار الکلام، نحو لا وانخفتم ان لا تقسطوا فی الیتامی فانکحوا ماطاب لکم سو وضرب لبسطه نحو لیس کمثله شی، لانه لوقیل: لیس مثله شی، کان اظهر للسامع، وضرب لنظم الکلام نحو: انزل علی عبده الکتاب ولم یجعل له عوجا قیصًما (۲).

والمتشابه من جهةالمعنى، اوصافالله تعالى واوصافالقيامة فان

۱ ۱ الاتقان جلد دوم ص ۵

۲ مفسران در تفسیر این آیه از مجاهد و عکرمه نقل کردهاند: هذا من
 التقدیم والتأخیر (انزل علی عبدهالکتاب قیماً و...

تلك الاوصاف لا تتصور لنا اذكان لا يحصل في نفوسنا صورة مالم نحسه ، اوليس من جنسه (۱) .

این جماعت از تصور مفاهیم ومعانی و اوصافی که از شئون وجود بلاکه عین هستی در جمیع مراتب و جودیه اند عاجز و بواسطهٔ عدم غور در الهیات و ربوبیات و غور درعاوم ابتدایی و ممارست در مباحث الفاظ از درك معارف بی پایان قرآن مجید محرومند و بواسطهٔ اعراض از اهل عصمت و طهارت عالیمان بتأویل همیشه درعقاید، راه افراط و تفریط پیموده اند وضوا واضاوا ووقعوا فیما وقعوا:

چشم باز وگوش باز و این عمی حیرتم از چشم بندی خدا والمتشابه من جهتهما خمسة اضرب، الأول من جهةالکمیت کالعموم والخصوص خود: اقتلوا المشرکین، والثانی من جهةالکیفیت کالوجوب والندب نحو: فانکحوا ماطاب لکم سوالثالث من جهةالزمان کالناسخ والمنسوخ والرابع من جهةالمکان والأمورالتی نزلت فیها حو ولیس البر ان تأتو البیوت من ظهورها، انماالنسی، زیادة فی الکفر، فان من لایعرف عادتهم فی الجاهلیة یتعذر علیه تفسیر هذه الآیة، والخامس من جهةالشروط التی یصح بها الفعل ویفسد، کشروط الصاوة والنکاح.

بعقیدهٔ راغب وجمعی دیگر متشابهات ازاین چندقسم خارج نیستند و آنچه که مفسران در تفسیر متشابه گفتهاند دراین تقسیم داخل است بعداز

۱ بحث ما بااشاعره و معتزله واتباع این دوفرقه دراینقسم ازمتشابهات است کهبه تحقیق آن می پر دازیم و محقق مؤلف صدر الحکما و دیگر از اهل معرفت و حکمت متعرض این قبیل از مباحث متشابهات شده اند .

مؤلف علامه در تفسیر آیةالکرسی و بیان حقیقت کرسی به تحقیق درمعنای متشابهات از کتاب وسنت پرداختهاست .

بیان آنچه که ذکرشد گفتهاست:

برخی ازمتشابهات مورد معرفت واقع نمیشوند و راهی برای وقوف بانها نیست وعلم به یك قسم دیگر از متشابهات حاصل میشود مثل الفاظ غریبه والأحكام القاقاة و قسم دیگر متردد بین دوامراست راسخان در علم بان علم دارند و برغیر راسخان مخفی است واینکه رسول اکرم در حق ابن عباس گفته است: «اللهم فقیه فی الدین وعلیمه التاویل» راجع باین قسم از متشابها تست (محققان از اهل حدیث از فرقهٔ امامیه و برخی ازعرفای متأله ازعامه علی علیه السلام را مورد این دعا دانسته اند و حق هسم همین است باب مدینهٔ علم او و وصی و جانشین او اعلم واعرف از هرکس بکتاب خداست و عنده علم الکتاب)، بنابر این وقف و وصل در آیهٔ شریفهٔ «و ما یعلم تأویله الالله و ...» جائز است ، وان لکل واحد منهما وجها جسیما دل علیه التفصیل المتقدم .

### تحقيق

مفسران بخصوص قدمای ازمفسران عامه کثیری از آیات قرآنیه را که مشتمل است بر معارف حقیقیه و شناسایی مبد، وجود و صفات ثبوتی حق اول و از نفایس معارف حقیقی بشمار میروند از متشابهات شمرده اند در حالتی که بنا براصول و قواعدی که از هل عصمت و طهارت و عالمان به تأویل و راسخان در علم و ابواب مدینهٔ عام پیفمبر (علیه و علیه ما اسلام و التحییی بما رسیده است هیچیك از آیات صفات و آیات ملحق بصفات متشابه نیستند و دارای معانی عالیه اند و قرآن کریم متضمن عالی ترین تحقیقات در ربوبیات است از معرفت ذات و صفات و اسما، و علم بآخرت و مراتب و در جات کن و علی التحقیق بیك معنا فوات حسور قرآنیه و برخی از آیات که نسخ و عدم نسخ کن مورد اختلاف است اما آنچه را که برخی از عامه از متشابهات

آیات قرآنیه و روایات وارد از حضرت رسول که بحسب الفاظ مشابه این آیاتند دانستهاند از قرارزیراست:

وفى الإتقان: ومن المتشابهان آيات الصفات ومنها فواتح السور...

برخی از قدما و متأخران در آیات صفات و کیفیت تشابه این آیات رساله و کتاب مستقل تألیف نموده اند و آیاتی از قبیل «الرحمان علی العرش استوی» و «کل شیء هالك الا وجهه و یبقی وجه ربك ...» و «لتصنع علی عینی» و «یدالله فوق ایدیهم» و «السماوات مطویات بیمینه» را متشابه ینداشته اند .

چون مفسران و اخباریون و اهل حدیث ازعامه قدرت و توانایی غور درمباحث ربوبی را نداشته اند در مقام تفسیر آیات مربوط به ربوبیات و الهيات مطالب موهوم برشتة تحرير آوردهاند وجون ازفهم غوامض علم الهي موجود درقرآن و حقايق ودقائق مربوط به آغاز شناسي و انحام شناسي - لطايف وحقايق مربوط بمبدء ومعاد - عجز داشته اند عملا انجه از قرآن كتابى كەمشتملاست بر عالى ترين مطالب مربوط بەمبد، ومعاد استفاده كرده اند مطالبي است سطحي و معمولي. وگاهي مطالبي موهوم را كه ساخته فكر غوطهور در اوهام وخرافات آناناست بقرآن نسبت دادهاند و در بسیاری ازمطالب مرتبط بعقالد اموری را نقرآن نسبت داده اند که خدا و رسول ازآن موهومات مبرا هستند. اگرکسی در اصول عقاید مدون در كتب كلامي سيرنماند و بمآخذ عامه اهلسنت درعقاند مراحعه نماند تصديق خواهدنمود كه احتياج بهعترت از حيث اهميت در عرض احتياج بقرآن قراردارد و نیز اذعان مینماید که رجوع بقرآن مجید و اعراض از اهل عصمت وطهارت و راسخان درعلوم قرآن چهمفاسدی را دربر داشته است. بهرحال جمهور اهلسنت و محدثان از عامه در آیات متشابه گفتهاند

يجب الايمان بها و تفويض معناها المراد منها الى الله ولا نفستًرها ، مع تنزيهنا له عن حقيقتها .

در آیهٔ شریفهٔ «الرحمان علی العرش استوی» از عایشه (۱) نقل نموده اند

۱- وفى كلام بعضهم فى تفسير قوله تعالى: الرحمان على العرش استوى «الكيف غير معقول والاستواء غير مجهول والاقرار به من الايمان والبحود به كفر. وعن مالك: والسؤال عنه بدعة. واخرج البيهقى عنه (اى مالك) انه قال: هو كما وصف نفسه ولايقال: كيف وكيف عنه مرفوع».

ترمذی درحدیث رؤیت (رؤیت حق تعالی در آخرت) گفته است: المذهب فی هذا (یعنی درمبحث رؤیت) فی هذا عند اهل العلم من الأئمة مثل سفیان الثوری و مالك و ابن المبارك و ابن عینیة ووكیع وغیرهم انهم قالوا: نروی هذه الاحادیث كما جاءت و نؤمن بها، و لایقال: كیف، و لا نفستر، و لا نتوهم.

برخی دیگر از اهل سنت وجماعت وجمعی از محدثان دیگر از طایفهٔ شیعه گفته اند: احادیث صفات و رؤیت را باید تأویل نمود بمعانی وجهاتی که منافات با تقدس و تنزل حق اول نداشته باشد .

بعبارت دیگر: این جماعت در باب صفات حق آیات و اخبار موهم تشبیه و تجسیم را تأویل می نمایند و مفاد آنهارا حمل نموده بمعانی که لایق حضرت باری باشد بنجوی که منافات با تقدس و تنزه حق نداشته باشند.

(قالوا: انا نؤولها على مايليق بجلاله تعالى، وهذا مذهب الخلف وكان امام المحرمين يذهب اليه، ثم رجع عنه .

فقال فى الرسالة النظامية الذى نرتضيه ديناً وندين الله به عقداً اتباع سلف الأمة فانهم درجوا على ترك التعرض لمعانيها.

برخى ديگر ازهمين باصطلاح علماى امت تصريح كرده اند كه: على هذه الطريقة مضى، صدر الأمة وساداتها و اياها اختار ائمة الفقهاء و...

«الكيف غيرمعقول والإستواء غيرمجهول والاقرار به من الايمان والجحود مه كفر» .

برخى ازعامه درآيات صفات گفتهاند: «اتفقالفقها، كلتهم من المشرق

آنهایی که بتأویل معتقدند واهل تنزیه صرفند گفتهاند: منشأ اختلاف بین فریقین (اشاعره ومعتزله یعنی مشبه ومنتزهه) آنست که آیا جائزاست در قرآن چیزی موجود باشد که معنایآن مخفی باشد و کسی بآن عالم نشود؛ یاآنکه راسخان درعلم عالم بهمتشابهات و مشکلات آیات قرآنیهاند ؟

برخی عقیده دارند تأویل اگر از لسان و اصطلاحات موجود در زبان عـرب (لابد الفاظ و کلمات و حروف که معانی و مفاهیم مختلف را بوسیله آن القاء مینمایند) دورنباشد و متداول باشد در السنهٔ اعراب انکارنمیشود و اگر هم تأویل دورباشد و مستبعد باید توقف نمود و با مراعات تنزیه حق از جهات خلقی و لوازم امکانی بآن ایمان آورد (لابد مراد آنست که بجهاتی حمل میشود که موجب تشبیه و اتصافحق بصفات امکانی نگردد).

واگر الفاظ موجود درقرآن دلالت نماید برمعنایی ظاهر و مفهوم از تخاطب عرب یعنی لفظی که درمعانی ظهورداشته باشد که عرب درمقام محاوره الفاظ را در این معانی استعمال نمایند باید حمل بر معنایی نمود که لایق جناب کبریایی حق باشد.

بهرحال اينجماعت جميع آيات صفات را بمعانى و مفاهيمى كه منافات با مقام واجبى نداشته باشد حمل نموده اند بعضى از اشاعره كه آشنا بقواعد علم كلام و حكمت بوده اند همين مسلك را اختيار كرده اند ازجمله فخر الدين خطيب رازى كه گفته است: «جميع الأعراض النفسانية اعنى الرحمة والفرح والسرور والغضب والحياء والمكر والإستهزاء، لها اوائل، ولها غايات، مثاله الغضب، فان اوله غليان دم القلب وغايته ارادة ايصال الضرر الى المغضوب عليه، فلفظ الغضب فى حق الله لا يحمل على

الى المفرب على الايمان بالصفات من غير تفسير ولاتشبيه» .

بعقیدهٔ این جماعت در اوراد و اذکار و ادعیه مشتمل بر صفات الهیه ودرمقام اقامه نماز وسایر امور عبادی ما الفاظیرا جاری بلسان خود

او."له الذى هو غليان دم القلب بل على غرضه الذى هو ارادة الإضر ار... فلفظ الحياء في حق الله - مثلاً - يحمل على تركه الفعل لا انكسار النفس...»

این مسلك، قابل توجهنیست چون لفظ و كلمهیی كه دارای -موضوعله-خاصاست حمل برمعنایی نمودهاند و برمصداقی اطلاق كردهاند كه برآن دلالت ندارد نه بهنحو مجاز و نهبهنحو حقیقت. وسیأتی تحقیقالحق وبیان ما هوالمرضی عندالمحققین و خواهیم گفت كه این قبیل از اوصاف مضاف بمرتبهٔ جمع وجود و مقام احدیت حق نمیباشند بل كه این الفاظ بمقام فرق وجود ومرتبهٔ تفصیل حقیقت هستی اضافه می شوند كه نه بتأویل حاجت است و نه به تنزیه ومذهب اهل عصمت و طهارت جمع بین تشبیه و تنزیه است .

وحق تعالى داراى مراتب وشئون مختلف ازجمع وفرق ومقام قرآن وفرقان ومرتبه جمع واجمال وتفصيل است و بهمين معنا محمول است آنچه از اهلبيت طهارت مأثوراست كه «لاجبر ولا تفويض، بل امر بين الامرين» حقيقت حق حسب مقام ذات ومرتبه كنز مخفى وغيب وجود ومقام استهلاك و فناى صفات و اسماء، متعين بهيچ تعيثنى نمى باشد و بحسب مقام فرق وجود اضافه اين قبيل از اوصاف حيدل على كماله واكمليته، لأنها آيات قدرته وشواهد سعته ومقام حقيقته الإطلاقية جه آنكه اصلحقيقت وجود جميع جهات وجودى را استيعاب نموده بعبارت ديگر: اثبات اين اوصاف ونفى آنها برحق تعالى دلالت بر كمال و سعه وجودى حق دارد جه آنكه اضافه اين اوصاف دليل بر سعه وجود و احاطه تامة قدرت او و مراتب الوهيت اوست كه (فى السماء اله وفى الأرض اله).

عدم اضافهٔ این صفات دلالت دارد بر استغنای ذاتی ونزاهت تامهٔ حق از اوصاف موجب نقص .

مى نمائيم بدون آنكه از آن الفاظ معنايى را بفهميم و آنچه كه ادا مى كنيم اكثر آغير لقلقه لسان چيزى نيست نعوذ بالله من التفوه بهذه الاقوال .

قدمای ازعامه آیات مشتمل بر الفاظ منفس ، وجه ، عین ، ید و ساقرا ازمتشابهات میدانند .

تعلم مافی نفسی و لااعلم مافی نفسك ، یحذر کم الله نفسه، انما نطعمکم لوجه الله ، اینما تولوا فشم وجه الله ، یدالله فوق ایدیهم ، یوم یکشف عن ساق و نیز آیاتی نظیر: «علی مافرطت فی جنب الله» حتی آیاتی که مشعر یا صریح در قرب حق نسبت به اشیاء است چون از تعقل احاطهٔ قیومیه و از نحوهٔ تجلی وظهور او در آیات آفاق و انفس و معیت قیومی او نسبت بحقایق وجودیه عاجزند وندانسته اند که حقیقت احدی وجود با همه خلایق معیت قیومیه دارد و نیز چون این غوطه وران در اوهام و قاطنان عالم ماده و منفمران در طبیعت از قرب و بعد و معیت و فوق، قرب و بعد زمانی و مکانی و از فوقیت، فوقیت مکانی فهمیده اند و کوچکترین ارتقایی از برای افکار آنان بملکوت اعلی حاصل نشده است دراین قبیل از الفاظ موجود در قرآن دچار تحیر شده است متضمن معانی لطیفه بی است که اهل صفات از ائمهٔ شیعه وارد شده است متضمن معانی لطیفه بی است که اهل تحقیق و صاحبان ذوقرا بحالت وجد می آورد، اعراض از طریقهٔ اهل بیت تحقیق و صاحبان ذوقرا بحالت وجد می آورد، اعراض از طریقهٔ اهل بیت که خداوند مسبب آن را لعنت نماید برای امت اسلام گران تمام شد .

دربیان جمیع آیات صفات روایاتی از اهل بیت نبوت واردشده است که بدون مجامله و تعصب از حیث متانت و دقت عالی ترین تحقیقات فلسفی و

مسألهٔ بداء و اطلاق فرح وسرور و غضب ونیز اضافه اوصافی نظیر تردد و... بنحو حقیقت بدون تأویل برحقاول اطلاق میشود و کلیــهٔ آیات صفات بنا براین مقدمه –بنابر مسلك اهل توحید– از محکمات آیات بشمار میروند .

عرفانی درمقابل این روایات نمودی ندارد .

جمعی از مفسران ازاین جماعت عامه در تفسیر آیهٔ «نحن اقرب الیه من حبل الورید» گفته اند: ای بالعلم در حالتی که علم حق عین ذات اوست و جمیع اوصاف کمالیه زائد بر حقیقت احدی حق تعالی نمی باشند .

درتفسير كريمه «وهو معكم اينما كنتم» و «وهوالله فىالسماوات والأرض» و «هوالله الذى فىالسماء اله وفىالارض اله» گفتهاند ، وهو معكم اى بعلم وهوالمعبود فىالسماوات والأرض ويا: يعلم مافىالسمواتوالارض درحالتى كه از اهل عصمت وطهارت يعنى ائمة شيعه عليهم السلامحقايق ودقايق لطيفى درمقام تفسير اين قبيل از آيات نقل شدهاست.

## بحث وتحقيق

محکم و متشابه از اوصاف کلام الهیاست و در قرآن آیات قرآنیه به محکمات ومتشابهات تقسیم شده است ما در مباحث قبل بطور اختصار برخی از احکام محکم و متشابه را ذکر نمودیم و از جمله بیان نمودیم که چون محکم و متشابه دارای معانی متعدداست و قهرآ مصادیق این دو نیز مختلف ومتعدد می باشد اصل آیهٔ شریفهٔ دال بر وجود محکمات و متشابهات در قرآن کریم نیسز خود خالی از تشابه نیست .

ونیز بیان نمودیم که محکمات و به تبع آن متشابهات دارای معانی متعدد است لذا برخی اکثر آیات قرآنیه را از متشابهات دانسته اند وجمعی جمیع آیاتی که مشتمل است بر ذات وصفات و افعال حق (ازباب آنکه حق تعالی منزه از اوصاف خلق است و ذات وصفت و فعل او امکان ندارد مشابه ذات وصفات و افعال خلق باشد) از متشابهات دانسته اند.

برخى ازاين جماعت جميع الفاظى را كه به حق و خلق هر دو نسبت داده

شده است مشترك لفظی میدانند ومنكر اشتراك معنوی وجود و شئون آن از اوصاف كمالیه نظیر علم وقدرت و اراده و سمع وبصر و ... شده اند .

دامنه این بحث منجر میشود به تعطیل از معرفت ذات وصفت وافعال الهیه و انکار اصول اولیه متعارف بین اهل معرفت و حکمت بنا براینکه لفظ محکم ومتشابه دارای معانی ومصادیق وسیع متعدد و مختلف باشد اصل آیهٔ شریفه «... منه آیات محکمات و...» متشابه است.

ونیز گفتیم که این حصر، حصرحقیقی نیست، بلکه امکان دارد آیه بی نه محکم باشد نه متشابه بحسب معانی و اوصافی که برای محکمات و متشابهات بیان کرده اند .

ونیز باید توجهداشت که بنابراصول و قواعد مقرر در کتب محققان ازشیعه و متألهان از اتباع ائمهٔ اثناعشریه مثل صدرالمتألهین و اتباع او که درحکمت نظری وبحثی وفلسفه ذوقی راسخند واز اهلبیت وحی و تنزیل متابعت نمودهاند با حفظ قواعد مقرر و اصول متخذ از راسخان در علم قرآن جمیع آیات مربوط بذات و اوصاف و افعال الهیه ازمحکمات محسوب میشوند.

# بیان اقسام محکم ومتشابه با تحقیق عرشی بلسان اهل توحید و معرفت

یکی از معانی محکم، ثابت وغیرمتغیر وباقی و دائم ومتشابه، بمعنای متصرم و متزلزل خواهدبود . بنابراین آیات یا روایاتی که دلالت بر دوام و ثبات دائمی حکم و بقای آن الی یوم القیامه نمایند از محکمات و آیات دال بر احکام غیر ثابت و قابل تغیر و تبدل از متشابهات بشمار میروند .

واما محكمات و متشابهات در كتاب تكوين وعالم وجود ؟ حقايق ملكوتى اعم از مجردات عالم ملكوت اعلى ومجردات برزخى در عالم آفاق و مدركات كلى وثابت ودائم درعالم عقل انسانى وقواعد لايتفير حاكى ازدوام و ثبات درعالم انفس ازمحكمات كتاب تكوين بشمار ميروند .

حقایق محکوم بفناء و فساد موجود درعالم ماده و صور حالهٔ درهیولی وموجودات سیال و متحرك از متشابهات عالم وجودند و همچنین قواعد(۱) و قوانین متفیر به تفیر زمان ومكان از جمله متشابهات محسوب می شوند . دوم ـ از معانی محكم و متشابه:

محکم بمعنای امری حتمی و قطعی و معلوم و متشابه بمعنای مجهول وغیر محتوم نیز آمده است، آنچه از اسرار عالم وجود و رموز عالم طبیعت وماده و آنچه از روابط و وابستگی های اجزاء عالم وجود و نحوهٔ تأثیر و تأثر مواد عالم از یکدیگر و آنچه از خواص و آثار حقایق عالم و آثار حاصل از ترکیب و تجزیه و تحلیل عناصر و مواد عالم کون و فساد بمرحلهٔ قطعیت و جزمیت رسیده باشند از امور محکمه و آنچه از اسرار مجهول و غیر معلوم باقی مانده اند از متشابهات بشمار میروند .

درکتاب و سنت آن سلسله از احکام نازل از حق تعالی که علت و سبب نزول و تشریع آنها و فلسفه جعل این احکام توسط حضرت ختمی مرتبت ، برما معلوم و واضحست از محکمات کتاب تدوین و آنچه از احکام که فلسفهٔ تشریع آنها برما مجهول وغیر معلوم است از متشابهات باید محسوب شوند (۲)،

۱ بعبارت دیگر مشهودات و مدرکات مقام عقل و قلب و روح و حقایق متمکن درمقام سر انسانی ازمحکمات و موجودات نفسی و حسی وعقاید قابل زوال و افکار متغیر از متشابهات عالم صغیر محسوب میشوند .

۲ درکتاب انفسی بنا براین معنا محکمات ومتشابهات وجود دارد، آنچه از حالات نفسانی که از ناحیهٔ ممارست در انجام افعال و تکرر کارهای زشت و زیبا و آنچه ازملکات و احوال نفسانی که مستقیماً مرتبط بهافعال و اعمال خارجی ویا

سوم ــ اگر محکمرا ما بمعنای امری فعلی ومنجز و غیر قابل تعلیق و بالاخره امری که حالت منتظره نداشته باشد بدانیم و متشابه را امری غیر منجز و معلق ومشروط وامری دارای حالت منتظره محسوب داریم جمیع احکامی که در قرآن معلق بشرطی نشده اند و فعلی و صریح و جامع جمیع مراتب حکم باشند از محکمات و احکام معلقه و مشروطه و احکامی منجنز نباشند از متشابهات بشمار میآیند (۱) .

ونیز آیات مشتمل برصفات الهیه وآیات متضمن اسماء و اوصاف نافذ در اقطار سموات وارضین نظیر علیم وقدیر و قهار و جمیع اوصافی که عین ذات حقند وسمت علیت مطاقه دارند) باید از محکمات محسوب گردند.

چهارم – لفظ اگر دارای یكمعنا باشد و احتمال یك معنا بیشتر در

تصورات مکرر حاصل آید از محکمات عالم انفس و حالات و اطواری که علل آنها برما مجهولند نظیر انقباضات و انبساطات و اهتزازات وحالاتی که سبب آنها مخفی است مثل ترس وحصول اوهام وخرافات ویا حالاتی نظیر انبساط و شعف و ضداین دو، حزن و غم و ... حاصل آید از متشابهات عالم صغیر یا کبیر انسانی باید محسوب شود .

۱ بنابراین اموری که تحقیق آنها به نحو جزم وحتم نمی باشد و با «لیت» و «لعکل» القا شده است نظیر «لعل الله یحدث بعد ذلك امرآ» و یا کریمهٔ «لعلکم تتقون» وغیر اینها از آیات بیننات از متشابهات باید بشمار آیند .

در مباحث بعد از این مبحث در مقام بیان جهات فرق بین تفسیر و تأویل برخی از نکات دقیق در این باب ذکر خواهیم نمود وقد وقع الفراغ من تحریر هذه السطور آخر لیلة شهر رمضان ۱۳۹۲ ه ق (والی کم قلت، قلت و قد اسفر الصبح وارتفع الظلام) وانا العبد جلال الدین الآشتیانی .

آن نرود (بنا برآنکه محکم ومتشابه باعتبار لفظ وکلام لحاظشود، وازناحیهٔ دلالت لفظ برمعنا کلام متصف بایندو وصف گردد) آنرا محکم و درصورتی که لفظ دارای معانی متعدد باشد وهیچیك ازمعانی بردیگری ترجیحنداشته باشد آنرا متشابه گویند(۱) .

شیخ طوسی -قده- درمقدمه تبیان فرماید: «... والمتشابه ما کان المراد به لایعرف بظاهره، بل یحتاج الی دلیل وذلك ماکان محتملاً لامور کثیرة او امرین ولا یجوز ان یکون الجمیع مرادا فانه من المتشابه، وانما سمی متشابها، لاشتباه المراد منه بمالیس بمراد» .

لذا محكمرا به: «ماانباً لفظه عن معناه منغير اعتبار امر ينضم اليه ، سواء كان اللفظ لفوياً او عرفياً، ولا يحتاج الى ضروب من التأويل» تعريف كـرده اند .

بنابراین لفظی که جهت دلالت برمعنا القاء می شود و غرض از ایجادآن لفظ افاده معنا و مقصود باشد، از لفظ معنای خاص ومعین اراده شود و لفظ برآن دلالت نماید و احتمال معنای دیگر درآن داده نشود، محکم ودر صورتی که معنای لفظ معلوم ومشخص نباشد از این باب که لفظ دلالت

۱ در معانی متعدد که ازبرای محکم و متشابه ذکر نمودیم یکی از اقسام همین قسم بود. در برخی از موارد لفظ صریح یاظاهر در معنای و احداست ولی اگر معنای ظاهر ویا صریح از لفظ مراد و اقعی باشد مستلزم اشکالاتی است و یکی از موارد تأویل، همین قسم است که لفظ باید بر معنایی حمل شود که موجب اشکال نشود مثل آبات داله بر تجسیم . کثیری از آیات صفات را از این قسم شمرده اند کما ذکره ابن اللبان وغیره فی آثار هم علی مانقل فی الإتقان (\*) .

<sup>(\*)</sup> اتقان سيوطى چاپ مصر جلددوم ص ٦ .

ننماید ویا دلالت بر معانی متعدد نماید ودلیل بر ترجیح یکی ازمعانی بر دیگری نباشد آنرا متشابه نامند(۱) .

ونيز اگر مخاطب لفظ وكلام مجهول ونامعلوم باشد، كلام مجمل واگر معلوم ومشخص باشد اين كلام را متشابه بايددانست. لذا برخى ازابناء تحقيق دراين مقام گفته اند: «بنابراين محكم را ممكن است بمعناى معلوم المعنى والفرض والمخاطب ومتشابه را مجهول المراد والمخاطب ومحتمل المعنى قرارداد» (۲).

بنابراین معنا محکمات از آیات قرآنی آیاتی هستند که اولا حکمت تشریع وسبب نزول این آیات و ثانیا مخاطب این آیات معلوم و معین باشد بنابراین مشرب ممکن است آیات قرآنیه نسبت به اشخاص مختلف از حیث محکم ومتشابه بودن مختلف باشند و نیز ممکن است بحسب از منه و حالات

۱- بنا براین مسلك اقسام و انواع ملاء که ازعقول مجرده و قواهر اعلون و ادنین و حقایق برزخیه واصناف بشر ونفوس انسانیه بل که جمیع حقایقی که دارای نظام تام و معین وصاحب غایت و غرض مشخص از جهت خلقت هستند از محکمات کتاب تکوین باید محسوب شوند و موجودات خسیسه که وجود آنها تبعی است و یا آنکه احتمال عدم اصالت و احتمال عدم ترتب غرض بر آنها بالذات داده شود از متشابهات بشمار میروند.

ودرصحیفهٔ کتاب عالمانسانی قوا و اجزاء و اعضا وجوارحی که دارای غرض معین ومشخصی هستند و آثار صادره از آنها بالذات مستند باین قوا و اعضا باشند و ترتب غایات و اغراض بر وجود آنها حتمی ومسلماست مثل آثار مترتب بر قوای نباتی و حیوانی و انسانی عالم صغیر مصداق «کتاب احکمت آیاته» می باشند .

٢ وهوالاستاذالكامل الفقيه البارع والفيلسوف المحقق السيد محمد كاظم
 عصار «دامت بركاته» .

ومقتضیات واشخاص آیات از حیث اتصاف باین دومعنا مختلف و قابل تغییر و تبدیل باشد .

بیشتر روایاتی که دلالت دارند بر وجوب وجود ولی ازبرای تشخیص محکم ازمتشابه ولزوم رجوع بمعصوم درفهم کلمات قرآنیه و عدم جواز اتکاء برای درمعضلات کتاب وسنت ناظر باین قسم از متشابهات ومحکمات میباشند چون بنا برمعنای اخیری که ازبرای متشابهات ومحکمات ذکر شده است کسی که احاطه بملکوت عالم دارد ومقام ومرتبه او مطاع کلام الهی است و باسرار نزول آیات قرآنیه و بهسیر تشریع احکام الهیه عالیم وواقف است و بواسطهٔ تر فع از عالم خلق، احاطه بر بطون سبعهٔ قرآنیه دارد و ازمقام تفسیر تجاوز نموده و بمقام تأویل نایل آمده است عالم بمتشابهات قرآن است لذا چنین وجودی را حضرت ختمی مرتبت یکی از دو ثقل معر فی نموده است «انی تارك فیكم الثقلین کتاب الله وعترتی» .

بیان تحقیقی آنچه که ذکر شد متوقفاست بر ذکر مقدمه یی که باید بیان شود تا این مسأله بطور کامل واضح گردد(۱) .

۱ حضرت ختمی مرتبت درایام نبوت خود بخصوص اواخر عمرخویش در مواقع مقتضی می فرمود: «انی تارك فیكم الثقلین كتاب الله وعترتی، ما ان تمسكتم بهما لن تضائوا...» نگارنده در مباحث بعدی این قبیل از مأثورات را كه از طرق عامه نقل شده است نقل و بنحو اختصار بیان خواهیم نمود كه امت اسلامی لازم بود بعد از حضرت ختمی مرتبت در اخذ معارف اسلامی بقرآن وعترت هردو رجوع نمایند و نیز بیان خواهیم نمود كه بر طبق این روایات یكی از افراد عترت (اهل عصمت و طهارت) علی سبیل تجدد الأمثال تاقیامت باقی و زنده و موجودند. فرداعلی و اكمل عترت شاه مردان، باب مدینهٔ علم پیغمبر علی علیه السلام است كه حضرت رسول از همان او اثل بعثت تا آخر حیات ظاهری خود گاهی بصراحت و گاهی با رمز و اشارت او

#### \* \* \*

قال بعضالاكابر (۱): والحق انالكتبالإلهية السنة وعبارات تخبر عن احوال الخاق منحيث كبنونتهم معه تعالى كماقال: وهو معكم، اينما كنتم، و نحن اقرب اليه من حبل الوريد، ومامن نجوى ثلاثة وهو رابعهم. ومن حيث تعيشنهم لديه تعالى بصور يقتضيها استعداداتهم الذاتية الفير المجعولة التى بها اخذوا الوجود منه تعالى ومن حيث لوازم تلك الإستعدادات التابعة لها وهى احوالهم الثابتة في علم الحق الذاتي الأزلى، والى هذا ينظر من كتاب الله تيات التقدير والاثابة والعقاب ومجملها قوله تعالى: فمن يعمل مشقال ذرة شرا يره ومجمعها الحكمة العملية المنقسمة الى العبادات والمعاملات و... والى الآداب المذكورة في علم الاخلاق.

ظواهر و بطون و مراتب كلام الهي السنة احوال مسردم است و آيات

را وصی و حامل علمخود و علوم قرآن معرفی نمود و ازبرای انصراف فهم مردم از رجوع به عترت آن –رند– هنگام رحلت حضرت پیغمبر و بعداز رحلت او می گفت: «کفانا کتابالله» .

۱- استاد مشایخناالعظام العارفالنحریر خاتمالمتألهین آقامیرزا هاشهرشتی -قدس سره واعلیالله مقامه - فی تعالیقهالمبارکة علی مقدمة کتابالمفتاح وشرحه. نگارنده درمقام بیان وشرح حدیث نبوی و خبر وارد ازطریق اهلبیت «علیهم السلام: ان للقرآن ظهرآ وبطناً و...» وتطبیق آن برمراتب سلوك ونیز تطبیق آن باکتاب تکوین و نیز شرح کلام اهل عصمت در وجوه فرق بین کلام و کتاب برخی از تحقیقات لطیفآن استاد اعظم را دراین مقدمه ذکر نمودهام.

مرحوم آقامیرزا هاشم در انواع حکمت وفلسفه بخصوص الهیات از نوادر زمان و درعرفانیات و احاطه بکتب افکار اهل توحید یکی از اکابر عرفای امت مرحومه در ادوار اسلامی باید محسوب شود.

قرآنیه لسان مرتبهٔ آنها بحسب وجود افراد انسان درعالم ماده و جهان ِ طبیعت و سیرآنها درملکات وحالات حاصله ازافعال ونیز بحسب سیر و ترقی آنها ازعالم طبع وشهادت و رجوع آنها بعالم ملکوت.

چه آنکه افرادبشر بحسب افکار وحالات باصناف مختلف تقسیم میشود واگرچه بحسب وجود ابتدایی واقع در تحت یكنوعند ولی باعتبار نهایات وجود مردم بانواع مختلف تقسیم «یشوند » و باعتباری طبقات و اصناف مردم نسبت بآیات قرآنی از حیث اتصاف آیات بمحکم ومتشابه سه طبقه وسه دسته اند .

بعبارت دیگر کتاب تکوین (عالم وجود) و کتاب تدوین (قرآن کریم) نسبت به افراد مختلف مردم و بحسب دید ونظر خلایق دارای احکام متعدد است و در آیات قرآنیه از این جهت (از جهت اتصاف به محکم و متشابه بودن) شاهد و دلیل موجود است .

نظربآنکه مراتب(۱) کلام الهی از: ظهر و بطن و حد و مطلع منصات

۱ از طرق خاصه وعامه نقلشده است: «ان للقرآن ظهراً وبطناً وحداً و مطلعاً» وفي رواية : ولبطنه بطناً الى سبعة ابطن وفي رواية الى سبعين ابطن .

شيخ كبير در تفسير فاتحه گويد: «الظهر هوالجلى والنصالمنتهى الىاقصى مراتبالبيان والظهور، نظيرالصورةالمحسوسة، والبطن هوالخفى نظير الارواح القدسية المحجوبة عنالمدارك، والحد هوالمميز بينالظاهر والباطن، وبه يرتقى منالظاهر اليه، وهوالبرزخ الجامع بذاته، الفاصل ايضاً بينالباطن والمطلع، ونظير عالمالمثال الجامع بينالغيبالمحقق والشهادة، والمطلع مايفيدك الإستشراف على الحقيقةالتى اليها يستند ماظهر ومابطن وما جمعهما و ميتز بينهاما، فيراك ماورا، ذلك كله.

وهو اول منزل للغيب الإلهى وباب حضرة الأسماء والحقايق المجردة الغيبية ومنه

ومنازل تجای کلامی و تعینات احکام اسم المتکلم میباشد وصاحبان ولایت کلیه و کمل از اولیای محمدین محیط به بطون سبعهٔ قرآنیه اند و ازجهت ِ آنکه مقام آنها حضرت احدیت جمع الجمع است و اقف باسر اد کلام احدی و

يستشرفالمكاشف...

بنابراین ظهر قرآن همان معانی است که ازالفاظ قرآن مستفادمیشود وظواهر و نصوصی است که دلالت برمعانی مینمایند مطابق آنچه که متعارف است دربین اهل السان بطن قرآن تعلق دارد بمعاملات قلبیه و متعلق مطلع کلام الهی حقایق جمعی و اسرار ستری است و حد مطلع تا تعیش اول است و مقام و مرتبه بعداز تعین اول را شیخ کبیر قونیوی مابعد مطلع نامیده است. و سیأتی زیادة تحقیق هذا المطلب فی مقام بیان و جوه الفرق بین التفسیر و التأویل جمیع مراتب و جودی باعتباری کتاب و باعتباری کلام حق تعالی است و متکلم در جمیع مراتب و مقامات حق اول است باعتبار تجلی در حقایق بصورت اسم (المتکلم) چه آنکه لفظ کلام موضوع است از برای معنای عام و کلام منقوش و مسطور در کاغذ یکی از مراتب کلام بل که انزل مراتب کلام حق است .

وليعلم ان معنى الكلام ليس انه تعالى اوجدالحروف والأصوات. و گرنه لازم آيد هرصوتى كلامحق باشد چه آنكه كلام يكى از امهات صفات و متكلم يكى از اسماء سبعة كليه است كه جميع اسماء حق دراين اسماء كليه مندمج وجميع اسماء منتشأ از اين چند اسم كلى مى باشند.

بهمین مناسبت ما درجمیع این مباحث احکام کتاب تدوینی را بکتاب تکوینی سرایت دادیم و الله یقول الحق و هو یهدی السبیل - عالم ماده و عالم برزخ بمراتبه و عالم و ارواح و عقول بمراتبها و عالم و احدیت کلام و کتاب حق می باشند که از تجلیات حق باسم متکلم ظاهر شده اند و باعتباری ظهر و بطن و حد و مطلع منصات تجلی کلامی و منازل تعینات و مراتب ظهورات احکام اسم متکلم هستند باعتبار امتیاز این اسم از مسمتی «... و للکلام ر تبة خامسة من حیث انه لیس بشی و زائد علی

شاهد تجلی حق باسم المتکلم بل که وجود کلی آن بزرگواران مفتاح مفاتیح اسماء غیب وشهوداست جمیع آیات الهیه نزد آنان محکم وجمیع مراتب کلیه کتاب اعماز تکوینی و تدوینی نزد آنان مصداق «کتاب احکمت آیاته

\_\_\_\_\_

ذات المتكلم، يعرف من سرالنفس الرحمانی » چون وجود منبسط و نفس رحمانی اول كلامی است كه «قرع اسماع الممكنات... باعتبار مرور بر مخارج حروف وجودیه وچون نفس رحمانی و وجود منبسط ازجهتی عین وجود صرف است باین اعتبار متكلم و كلام و تكلتم یك چیز است چون ماسوی الله كلامی است كه از غیب وجود متكلم حقیقی ظاهر شده است وحق تعالی در مقام تكلم و تجلی باسم متكلم چهاز حالت در وی متصور بل كه واقع است.

اول مرتبهٔ ارادهٔ کلام وظهور ذات برای ذات و شهود متکلیم ذات خویش بعنوان آن که اراده مینماید اظهار کلمات وجودیرا و شهود متکلم ذات خورا در حالتی که کلام و متکلم و تکلئم بیكوجود موجودند وفرقآن با غیبوجود آنست که درمرتبهٔ غیب ظهور ذات للذات جهت تجلی بصورت شهود کلام در مقام احدیت وجود نیز منتفی است .

مرتبهٔ دوم – تجلی وظهورحقاست درمرتبهٔ واحدیت بصورت اسم متکلم ، در اینمرتبه ذات واحد متجلی است بصورت اسماء کلیه و اعیان ثابته – صور اسماء الهیه. حق در اینمرتبه از وجود جمیع کلمات الهیهرا قبل از ظهور تفصیلی در الواح وجودیه و کتب مفصیه، به تفصیل شهودنمود و از ظهور حق باسم متکلم در اینمرتبه اسماء و اعیان به تفصیل مشهودحقند و اینمرتبه از کتاب و کلام جامع جمیع کتب وجودیه و حاوی جمیع کلمات الهیه است و حق خویش در ملابس کلمات و صور و نقوش بصورت ظهور جمع در تفصیل شهود می نماید . در اینمرتبه از وجود و حدت حالت کلامیه بصورت کثرت کلامی ظهور نموده است و مقدمه است از برای ظهور مفصل در مفصل

ثم فصلّات» میباشد ونزد آنان کلیهٔ آیات الهیه از محکمات بشمار میروند . نزد جمعی ازمردم که قوهٔ واهمه در آنان حاکم مطلق است جمیع آیات الهیه از کتاب تکوینی و تدوینی متشابه است این مردم در کلیه امور مبتلا

\_

حق بعداز شهو دخویش در کسوت کلمات، جهت ظهـور مفصل در مفصل در مفصل و ایجاد کلمات محکمات و أخر متشابهات بوساطت نفس رحمانی باسمالمتکلم متجلی در حروف و کلمات وجودیه میشود از تجلی کلامحق در عالم کون و وجود، مراتب کتب الهیه از کلمات تامات عقول طولیه و عرضیه و عوالم برزخیه و اخر متشابهات عوالم ماده و مدت ظاهر میشود و کمال جلاء که تجلی حق در عـوالم وجودیه و رؤیت ذات خویش در کلمات کونیه باشد و کمال استجلاء که رؤیت حق ذات خویش در کسوت و جلباب انسان کامل محمدی باشد حاصل آید و از تجلی در جلباب انسان کامل حق بصورت معروفیت مطلقه تجلی نماید که:

اسدالله ، در وجود آمد در پس پرده، آنچهبود، آمد

در قوس صعودی ومقام رجوع خلق بحق، چون جهات تفصیل و فرق به جهات جمع و وحدت مطلقه رجوع نماید و کثرت دروحدت تحقیق پذیرد یك قسم دبگر از کتاب و کلام از تجلی حق باسم المتكلم به صورت عكس حالت اول ظاهر شود وقوس صعود بواسطهٔ همین رجوع بوحدت تمام شود و دایرهٔ وجود و ایجاد تام گردد وحق تعالی باسم قهار متجلی شود و ندای لمن الملك عالم را فراگیرد.

تعیشن مرتفع گردد ز هستی نماند در جهان، بالا و پستی

ازاینجا، یعنی از آنچه که درمراتب تجلیات کلامی بیان نمودیم معلوممیشود معنای روایات و اخباری که: تمام قر آن در فاتحةالکتاب منطوی است و نیز معلوم می شود سِرِّر کلام حضرت ولایتمدار علی علیه السلام که فرمودند: «لوشئت ان اوقر سبعین بعیراً من تفسیر ام القر آن، لفعلت» چون آن حضرت بجمیع مراتب قر آن ازمقام واحدیت و احدیت تا مرتبه ومقام نقوش و حروف ظاهری احاطه دارد.

به وسوسه اند و در عقاید هر گز بمطلبی جزم پیدا نمی نماید و از هیچ حجتی گفت: «یامحمد و چه بسا در بدیهیات شك نمایند مثل آن شخص که به پیغمبر قانع نمیشوند مع علمی بانك رسول الله لااصد قك» .

نرد اغاب مردم برخی از آیات الهیه از محکمات و برخی ازمتشابهات است آیه «منه آیات محکمات واخر متشابهات» در شأنآنان نازل شده است واینکه گفتیم ممکناست برخی از آیات متشابهه تبدیل بمحکمات شود ویاآنکه ممکناست آیات نزد برخی محکم و همان آیات نزد دیگران از متشابهات باشند یا بالعکس ویاآنکه جمعی درزمانی مخاطب بآیاتی و در زماندیگر بآیات دیگر مخاطبباشند ویاآنکه ممکناست برخی از احکام باختلاف زمان تغییر و تبدیل یابد در حق طایفهٔ سوم آزمردم متصوراست و مأثورات وارده ازطریق اهل بیت (ع) درباب احتیاج به امام در فهم حقایق قرآنی ولزوم رجوع به امام جهت تمیز محکمات از متشابهات در حق طایفهٔ سوم متصوراست و سوم متصوراست .

هذا تمام الكلام فى هذا المقام. الحمدلله اولا و آخرا وظاهرا و باطنا . ما درمباحث بعد مى پردازيم به بيان وجوه فرق بين تفسير و تأويل و معناى حديث نبوى : ان للقرآن ظهرا وبطنا و ... با بيان وتقرير احاديث راجع به عترت ونيز تقرير برخى ازمواضع مشكلات رساله بنحوا ختصار اين مقدمه را تمام مى كنيم بعون الله تعالى و مستمدا من قدس روح الأئمة الطاهرين (ع).

-

بهمین معنا باید حمل نمود روایت وارد از حضرت رسول (ص) که فرمود: «انزل القرآن علی سبعة احرف، لکل حرف منها ظهر وبطن ولکل حرف حد، و لکل حد مطلع» . (مقدمه تفسیر فاتحة الکتاب تألیف شیخ کبیر، غوث اعظم صدر الدین قونیوی –قده – ط احمد آباد دکن، ص۲) .

## شبهة وازالة

سيوطى درخاتمه بحث محكم ومنشابه اتقان كفتهاست

«اورد بعضهم سئوالا" وهو انه هل للمحكم مزيد على المتشابه اولا ؟ فان قلتم بالثاني وهو خلاف الإجماع فان قلتم بالأول فقد نقضتم اصلكم في ان جميع كلامه تعالى سواء وانه منزل بالحكمة » .

وقيل ايضا: ماالحكمة في انزال المتشابه ممن اراد لعباده البيان والهدى ؟

امام فخر رازی در تفسیر کبیر در ذیل تفسیر آیهٔ «... منه آیات محکمات واخر متشابهات...» گفتهاست: «من الملحدة من طعن فی القرآن لأجل اشتماله علی المتشابهات و قال: انکم تقولون: ان تکلیف الخلق مر تبطة بهذا القرآن الی قیام الساعة، ثم انا نراه بحیث یتمسك به صاحب کل مذهب علی مذهبه، فالجبری متمسك بآیات الجبر، کقوله: وجعلنا علی قلوبهم اکنته انیفقهوه و فی آذانهم و قرآ، و القدری یقول: هذا مذهب الکفار بدلیل انه تعالی حکی ذلك عنهم فی معرض الذم فی قوله تعالی، و قالوا قلوبنا فی اکنته مما تدعونا الیه و فی آذاننا و قر، و فی موضع آخر، و قالوا قلوبنا غلف.

ومنكرالرؤية منمسك بقوله تعالى: لاتدرك الأبصار، و مثبت الجهة متمسك بقوله تعالى: يخافون ربهم من فوقهم، الرحمان على العرش استوى، والنافى متمسك بقوله تعالى: ليس كمشله شى، ثمّ يسمى كل واحدالآيات الموافقة لمذهبه محكمة، والآيات المخالفة متشابهة، وانما آل فى ترجيح بعضها على البعض الى ترجيحات خفيتة ووجوه ضعيفة، فكيف يليق بالحكيم ان يجعل الكتاب الذى هو المرجوع اليه فى كل الدين الى يوم القيامة هكذا».

ونیز گفته اند: اگر مقصود از انزال آیات متشابهه عمل به و دای آنهاست باین معنا که این آیات در عبادات و معاملات و امور دیگر که ارتباط باافعال

بشرى دارد مى باشد بهمتشابهات عمل نمى توان نمود (١) .

واگر آیات متشابه درامور مربوط بهعقاید نازل شده باشد مثل آیات صفات و آیات مربوط به جبر و تفویض، در این صورت این آیات چه بساسبب اضلال و گمراهی و اقع شوند .

برخی از اجوبهٔ ازاین مناقشات سست وبعضی از جوابها قوی وقابل اعتماداست ، اما این مناقشه که «هل للمحکم مزید علی المتشابه ....» بعضی

۱ میخ کامل و عالم بارع حجت فرقهٔ ناجیهٔ شیعه «قده» درمقدمهٔ تبیان میفرماید :

«... فان قيل: هلا كان القرآن كلله محكماً يستغنى بظاهره عن تكلف ما يدل على المراد منه حتى دخل على كثير من المخالفين للحق شبهة فيه، وتمسكوا بظاهره على ما يعتقدونه من الباطل؟ اتقولون: انذلك لم يكن مقدوراً له تعالى؟ فهذا هو القول بتعجيزه؟ او تقولون هو مقدور له ولم يفعل ذلك، فلم يفعله؟!

قيل: الجواب على ذلك منوجهين، احدهما الله تعالى مع ما فيه من الفوائد المصلحة المعتبرة في الفاظه فلا يمتنع ان تكون المصلحة الدينية تعلقت بان يستعمل الألفاظ المحتملة ويجعل الطريق الى معرفة المراد به ضرباً من الإستدلال، ولهذه العلقة اطال في موضع واسهب واختصر في آخر واوجز واقتصر وذكرقصة في موضع واعادها في موضع آخر، واختلفت ايضاً مقادير الفصاحة في، وتفاضلت مواضع منه بعضه على بعض .

والجواب الثانى: ان الله تعالى انما خلق عباده تعريضاً لثوابه وكاتفهم لينالوا اعلى المراتب واشرفها ولوكان القرآن كله محكماً لا يحتمل التأويل، ولا يمكن فيه الإختلاف لسقطت المحنة وبطل التفاضل وتساوت المنازل، ولم تبن منزلة العلماء من غيرهم. وانزل الله القرآن بعضه متشابهاً ليعمل اهل العقل افكارهم ويتوصلوا بتكلتف المشاق والنظر والإستدلال الى فهم المراد ليستحقوا به عظيم المنزلة و عالى الرتمة.

گفته اند: «المحكم كالمتشابه من وجه ويخالفه من وجه، فيتفقان فى ان الإستدلال بهما لايمكن الا بعد معرفة حكمة الواضع، وانه لايختار القبيح، ويختلفان فى ان المحكم بوضع اللفة لايحتمل الا الوجه الواحد فمن سمعه امكنه ان يستدل به فى الحال، والمتشابه يحتاج الى فكر ونظر ليحمله على الوجه المطابق، ولأن المحكم اصل والعلم بالاصل اسبق، ولان المحكم يعلم مفصلًا والمتشابه لا يعلم الا مجملاً».

قائل باید بین انواع متشابهات تفصیل قائل میشد چون جمیع متشابهات دارای حکم واحد نیستند آیات صفات دارای یکنوع حکم و متشابهات در احکام که آیات از ناحیه عوارض و جهات خارجی باین حکم متصفشده اند دارای حکم دیگر میباشند مثلا آیات احکام که نسجیاعدم نسخ آنها مورد اختلاف است تفاوت کلی با متشابهات در آیات صفات دارند و ما بیان کر دیم که بنا بر طریقهٔ حقه امامیه فقط فواتح سور و آیات احکام در سلک متشابهات باقی میمانند و در مباحث بعد بیان می کنیم که آنچه را که قدمای عامه از آیات قرآنیه در مسائهٔ خلق اعمال وآیات صفات از متشابهات شمرده اند محققان ازعلمای امامیه به تبعیت از ارشاد اهل عصمت وطهارت بعداز فحص و تدقیق آیات متشابهات را (بعداز رفع ابهام و تشابه وذکر لطائف و دقایق و اشارات ماثور از اهل بیت و توجه تام بکلمات و در ترمجید) به محکمات ارجاع داده اند کما سندگره انشاء الله تعالی، تالیان قرآن مجید) به محکمات ارجاع داده اند کما سندگره انشاء الله تعالی،

درمباحث قبل بیانشد که محکمات ومتشابهات نسبت به افر ادمختلف دارای احکام متعدداست و میشود آیه ای نزد شخصی از متشابهات و در زمانی همین متشابه مبدل به محکم و داخل محکمات گردد و نیز ممکن است آیه ای نسبت به شخصی از متشابهات و همان آیه نزد دیگری از محکمات محسوب شود .

مثلاً بین آیات ظاهر در جبر وآیات ظاهر در تفویض نزد ائمهٔ شیعه که بواسطهٔ احاطه بر معارف قرآنیه و شهود کلام حق از مطلع کتاب الهی تناقض وجود ندارد مسألهٔ «الامر بین الامرین» جامع بین تشبیه و تنزیه است و بحکم کریمهٔ «قل کل من عندالله» باعتبار فنای جهات خلقی در جهت ربوبی همه چیز مستند بحق است و معذلك قیام افعال صادره از مبادی جسمانی مصحح استناد حقیقی افعال به وسایط وجود وبالجمله منافاتی بین استناد فعل بعباد بندگان وخلق درعین استناد آن به پرروردگار ومعبود مطلق و حق تعالی نمی باشد و فاعل الهی محیط است بر فاعل مباشر افعال و فعل عبد و قوت و قدرت او چون مستند به حق است در طول اراده ومشیت و قدرت و اختیار حق مطلق و اقع شده است .

و اگر مسلمین بعداز غروب ِ شمس رسالت به اهل ولایت رجوع می نمودند آنهمه اختلافات خانمان برانداز بین اشعری و معتزلی بوجود نمی آمد و مسلمانان این اندازه از واقعیات دور نمی افتادند.

بنابرمسلك برخى ازعلماى عامه آنهايى كه حصول عام بهمتشابهات را محال ميدانند و بقول خودشان بواسطهٔ متابعت ازخليفهٔ دوم عمر سوال از متشابهات را بدعت ميدانند و ايمان بآنها را واجب (چونعمر كلهشخصى را كه از آيات متشابهات سؤال نمود با عصا شكست) بعضى از جوابهايى كه درجواب بعضى مناقشات دادهاند تمام نيست مثل اينكه برخى در جواب اينمناقشه كه قرآن بعداز آنكه جهت بيان حقايق و ارشاد و هدايت مردم نازل شدهاست حكمت نزول آيات متشابهات چيست ؟ گفتهاند: آيات متشابهه سبب ميشوند ازبراى تفكر عباد و بكار انداختن عقل خود جهت درك غوامض ومشكلات وعويصات و اگر همه آيات الهيه محكم باشند مقام ومرتبهٔ جميع علما دريك حد ومرتبه واقع خواهدشد و ولم يظهر فضل

العالم على غيره (١) .

این قبیل از توجیهات ناشی از افکار غیر نورانی و عقول مشوب به اوهاماست و هرگز نمیشود علت وجود متشابهات و سبب واقعی نزول آیات متشابهه را بکارافتادن عقول مسلمانان دانست در هر حالتی آیات قرآنیه از آنجایی که نازل ازمقام علم عنایی حقاست در کهال احکام و اتقاناست وعروض تشابه و ابهام و اجمال معلول افهام وعقول غیر نورانی بنورالله است.

۱ مثل اینکه جمیع حقایق موجود درقرآن نازل ازحقرا محصور درظواهر و نصوص قرآن دانستهاند و ندانستهاند که: ظهر و بطن و حد ومطلع و بالجملهجمیع حقایق ومعارف الهی بحکم «لارطب ویابس الا" فی کتاب مبین» مخصوص کلیه آبات قرآنیهاست و مراتب و حقایق و درجات قرآن به اعتباری نهایت ندارد و بهمین مناسبت از طرق عامه و خاصه روایاتی در این خصوص نقل شده است .

جميع آيات قرآن مشتمل است بر دقايق ولطايف وحقايق مربوط بهمبد، ومعاد وعالم ملاءكه (عوالم غيب وجود) ونيز مشتمل است بر براهين ثابت كننده عوالم غيب و همين محكمات مشتمل است بر بطون كثيره كه هر مرتبه يى ازآن با مرتب ديگر متفاوتست بشدت و ضعف و هرمرتبهٔ نازله يى تفسير مرتبهٔ عاليه و مرتبهٔ عاليه تأويل مرتبهٔ نازله است وهكذا الى ان يصل الى المرتبة الأحدية والواحدية .

ونيز بايددانست كه بيك معنا تأويل درمحكمات ومتشابهات وجوددارد وان الألفاظ موضوعات للمعانى العامَّة وللمعانى مراتب ومظاهر وانه تعالى قد تجلى فى كلامه ولكن-الخلق- لايبصرون وان هذه الألفاظ المكتوبة بين الدفَّتين تكون اخيره مرتبة تنزلاته (فاقرء ورقأ) ولهذا السَّر يجب فى الوجود ظهور من كان محيطاً بهذه المراتب وقد صَّرح بوجوده من نزل به القرآن وهو قوله (ص): انى مخلف فيكم النقلين، كتاب الله وعترتى اهل بيتى. ولهذا كان على باب مدينة علمه ص..

واين نيز مسلماست جميع آيات قرآنيه بواسطهٔ اشتمال بر حقايق ومعارف ميدان جولان افكار محققان از متألهاناست نه آنكه فقط آيات متشابهات آنهم برخى از آنها وآنهم مربوط بهغير مسائل مربوط بمعاد و احوال آخرت كماقيل: «يوجب مزيدالمشقة فى الوصول الى المراد، وزيادة المشقة توجب مزيدالثواب…» (۱) .

برخىديگر در حكمت نزول متشابهات از آيات الهيه گفتهاند: «لوكان القرآن كلته محكماً لما كان مطابقاً الا لمذهب واحد، وكان بصريحه مبطلاً لكل ماسوى ذلك المذهب وذلك مما ينفر ارباب ساير المذاهب عن قبوله و عن النظر فيه والإنتفاع به، واذا كان مشتملاً على المحكم والمتشابه طمع صاحب كل مذهب ان يجد فيه ما يؤيد مذهبه وينصر مقالته فينظر فيه جميع ارباب المذاهب فيجتهد في التأمثل فيه صاحب كل مذهب، واذابالغوا في ذلك صارت المحكمات مفسرة للمتشابهات فبهذا الطريق يتخلص المبطل من باطله، ويتصل الى الحق»

لابد مراد از مذاهب مختلف (کهدرصورت وجودمتشابهات هرصاحب مسلکی سعی می کند قرآن را برطبق مسلك خود تفسیر و تعبیر کند، مذاهب اسلامی از اشاعره ومعتزله و ... می اشاعره و معتزله و امامیه و ... می باشد و گرنه مذاهب خارج از اسلام که نمیشود مورد بحث مستدل قرار گیرند.

۱ خطیب رازی در تفسیر قرآن. ما بیان کر دیم که محکم و متشابه از امور نسبی محسوب میشوند اگرچه اصل در آیات بنا بر قواعد مسلئمه عدم تشابه است و وازباب و جوب سنخیت بین مفیض و مفاض کلام الهی و آیات رانیه در کمال اتقان و احکام است و محققان از اتقان و احکام کتاب تکوینی حق استدلال نموده اند به علم حق به جمیع حقایق قبل از خلقت و بعد از حصول کثرت در عالم وجود.

دراین صورت مراد مستدل آنست که هر صاحب مسلکی از مذاهب و مسالك مختلف در اسلام مى تواند جهت حقانيت معتقد خود بكتاب الهى استدلال کند درحالتی که هر بك ازاین مذاهب درست طرف نقیض مسلك دیگر قرار دارد این مستدل علاوه بر آنکه نفهمیده قرآن را ملعبهٔ افکار خام و اوهام وخرافات قراردادهاست این قسم مراجعه بکتاب آنهم در اصول عقاید همان تفسير برأى ممنوع درشر بعتاست جون مصداق كامل تفسير بهراي آنست که هر صاحب مذهبی برای اثبات مسلك خود بقرآن استدلال كند و قرآن مؤید مسالك متناقض واقع شود. دراین صورت و بااین فرض هرگز محكمات مفسر متشابهات واقع نميشود و بواسطه همين امر (استدلال مسالك ومذاهب مختلفه بقرآن) وجود عالم بكتاب و لزوم حجت و واى كامل در حميع اعصار كه مصداق (ومن عنده علم الكتاب) مطابق نصوص مأثوراز حضرت ختمی مرتبت در اسلام امری مساتم است و اعراض از فرمودهٔ حضرت رسول (ص) كه انى تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي اهل بيتي) سبب وجود اين همه مسالك مختلف دردين واحد وشريعت نبى واحد شد. واسخف مما ذكر قول(١) من قال: «ان القرآن مشتمل على دعوة الخواص

۱ محصول این اعتقاد آنست که: خداوند مطابق عقاید عوام که از وجود، محسوس ومرئی دركمی کنند و عقل آنها قوت تعقل موجود مجرد وبسیط صرف ومعنای بحث مبرا ازقیود امکانی را ندارد خودرا بصفت امکانی بل که متصف به أو صاف متحر كات و اجسام معرفی کند وبعد از این رویه عدول نموده و خویش را كماهو اهله ومستحقه معرفی می نماید تاافکار عوامرا از محسوسات عبور داده بوجودمجرد تام الوجود خودبرساند آیاتی که برخلاف واقع مشتمل است بر او صافحق تمالی به صفت اجسام و صفات حدثان از متشابهات و آیات دالبر تنزیه از محکمات است مثلاً الرحمن علی العرش استوی و وسع کرسیشه السماوات و الأرض... دلالت دارد

والعوام، وطبایعالعوام تنفتر فی اکثرالامر عن درك الحقائق، فمن سمع من العوام فی اول الامر اثبات موجود لیس بجسم ولا متحیت ولا مشار الیه ظن ان هذا عدم ونفی ووقع فی التعطیل، فكان الاصلح ان یخاطبوا بالفاظ دالة علی بعض مایناسب ما توهموه و تخیلوه، ویكون ذلك مخلوطا مما یدل علی الحق الصریح، فالقسم الاول وهوالذی یخاطبون به فی اول الامر یكون من المتشابهات والقسم الثانی وهوالذی یکشف لهم فی آخر الامر من المحكمات...» ماحصل این قول آنست که حق تعالی درمقام اثبات وجود خود و در مقام بیان صفات الهیه ذات منزه خودرا که معرا و مبرا از جهات امکان و لوازم حدوث و اجسام است ملازم با جهات منافی با مقام قدوسی خود

معرفی کرده است با آنکه جسم نیست و از لوازم جسم بحسب اصل ذات و

حقیقت منزه و مبراست خودرا بهاوصاف اجسام و لوازم حدثان (نعوذبالله)

متصف نمودهاست که تا فلانعرب عامی که عقلش بوجودی مجرد

وتام الوجود و ازلى و ابدى و سرمدى منزه ازصفات امكانى راهندارد بوجود

•

 $\rightarrow$ 

برآنکه خداوند متمکن و مستقر درعرش وجالس برکرسی ساختهشده ازاجساماست وخود نیز بالملازمه جسمیاست ازاجسام وآیهٔ لاتدرکه الأبصار و هو یدرك الأبصار سلب مینماید صفات امکانی را ازحق وهردو آیهٔ بعقیده خطیب رازی ناظر بیك اصل و وارد بر یكموضوع واحداست وعلت این تناقض گوئی نعوذ بالله عبور دادن افكار عامه است از محسوسات به معقولات .

ما بنابر مسلك حتى ومذهب اهل بيت طهارت (ع) در محكمات و متشابهات گفتيم كه عقیقت وجود جامع مقام تشبیه و تنزیهاست كه:

وان قلت بالتشبيه، كنت محدداً وان قلت بالأمرين، كنت مسدداً فما انت هو، بل انتهو و تراه

وانقلت بالتنزيه، كنت مقيداً وكنت اماماً ، فى المعارف سيداً فى عين الأمور مسرحاً و مقيداً حق باقيد اتصاف او بصفات امكانى از تجسم و تقدر وحركت و مرئى بودن بواسطهٔ لون معتقد شود و فكر او از اين وجود عبور نموده بوجود مجرد تام مبرا از صفات امكان واصل شود نعوذ بالله من التفتوه بهذه الأقاويل (ومن لم يجعل الله له نوراً فماله من نور) .

## تعریف علم تفسیر و بیان وجوه فرق بین تعاریف مفسران

دانشمندان از مفسران هرکدام بمذاق خاص ومشرب مخصوصخود درمقام تعریف علم تفسیر برآمدهاند و اینعلم شریفرا تعریف کردهاند ما بعداز بیان معنای افوی تفسیر بهنقل تعاریف مذکور در کتب اهل تفسیر پرداخته و بعداز نقل اقوال دراینباب میپردازیم بمباحث مربوط بهتفسیر و تقریر وجوه فرق بین تفسیر و تأویل .

تفسیر لفة بمعنای: ایضاح و تبییناست(۱) بنابراین توضیح مبهمات و تبیین مجملات و شرح معانی مشکله تفسیر آیات قرآنی محسوب می شود ولی تبدیل لفظ عدر بی بفارسی که همان ترجمه باشد تفسیر محسوب نمی شد د .

برخى گفتهاند: التفسير علم يبحث فيه عن احوال الكتاب العزيز من جهة (٢) نزوله وسنده وادائه والفاظه ومعانيه المتعلقة بالألفاظ والمتعلقة

۱- كريمة: ولا يأتونك بمثل الا جئناك بالمحق واحسن تفسيراً. باين معناست ٢- (والمراد بكلمة نزوله) مايشمل سبب النزول ومكان نزول وزمان نزول كه درلسان برخى به: شأن نزول تعبير شده است (والمراد بكلمة سنده) مايشمل كونه متواتراً او احاداً او شاذا . وللمراد بكلمة اداءه : مايشمل كل طرق الأداء كالمد والإدغام. والمراد بكلمة الفظ من ناحية كونه حقيقة او مجازاً او

بالأحكام.

بعضى ديگر از مفسران در مقام تعريف تفسير گفته اند: بأنه عام يبحث فيه عن كيفية النطق بالفاظ القرآن، ومداولاتها، واحكامها الأفر ادية والتركيبية ومعانيها التى تحمل عليها حال التركيب، وغير ذلك كمعر فة النسخ و سبب النزول وما به توضيح المقام كالقصة والمثل .

وبرخى ديگر گفتهاند: التفسير علم يبحث فيه عن القرآن الكريم من حيث دلالته على مرادالله تعالى .

جمعى گفتهاند: التفسير علم يبحث فيه عن معانى كلامالله من محكمها ومتشابهها، وناسخها ومنسوخها، وصريحها ومروفها،

ونيز تفسير تعريف شده است به: انه علم يبحث فيه عن تبيين معانى القرآن وايضاح مايراد من عباراته والفاظه ....»

برخى از اهل تحقيق گفتهاند: «التفسير هوالبحث عن جزئيات كتاب الله (۱) بقد الطاقة البشرية» .

\_\_\_\_\_

 $\rightarrow$ 

منتركاً او مرادفاً او صحيحاً او معتلاً او معرباً او مبيناً. معانى متعلق بهالفاظ: مايشبهالفصل والوصل... معانى متعلق بهاحكام ازقبيل عموم و خصوص، مطلق و مقيد، نسخ.

این تعریف شامل کثیری ازجزئیات ومسائل علم قراءات وعلم اصول و علم قواعد لغت... نحو، صرف، معانی، بیان و... میشود .

۱ در تعریف علم حکمت این قید (بقدرالطاقةالبشریة) آورده شده است چون علم بحقایق در جمیع مراتب وجود و یا علم بحقیقت چیزی بحسب جمیع مراتب نفس الامر و یا علم بحقیقت هرشی، باعتبار جمیع حضرات وجود بل که علم به اشیاء باعتبار علم حصولی و حضوری علی ماهو علیه از طاقت بشر خارج است چون حقیقت هرشی، عبار تست از نحوهٔ تعیش آن شی، در علم حق و ... ذوات الأسباب لا تعرف

وتفسير نيز تعريف شده است به: «التفسير علم يبحث فيه عن كيفيكة النطق بالفاظ القرآن واحكامها الأفراديكة والتركيبية» .

واین علم را به جهاتی تعریف نموده اند: «بأنه علم باصول یعرف بها معانی کلام الله من الأوامر والنواهی وغیرها...»

کمااین که برخی دیگر (۱) روی جهات و اعتباراتی در مقام تعریف این

 $\rightarrow$ 

باسبابها... این علم حاصل نمیشود مگر به رفع جهت خلقی و انه حاء آن در جهت حقی وفنای محض در احدیت وجود وبقای بسلطان وجود وصحو بعداز محوو تمکین بعداز تلوین... چون در فناء اول اسم ورسمی برای سالك نمی ماند وخودرا بوصف فناء شهود نمی کند تا خلق را در عین حق شهود نماید فضلا از این که بشناسد و تعریف کند .

دراین مبحث مسائل دقیقی را می توان بیان کرد چون مسألهٔ تأویل در قرآن و حدیث یکی از عالی ترین مباحث علم تفسیر و یکی از مهمترین مسائل علم توحید وعرفان بل که اساس علم مکاشفه همین مسألهٔ تأویل و نحوهٔ استفاضهٔ اهل معرفت از آیات قرآنیه و احادیث اهل کشف و تنزیل است . و قال النبی (ص) فی حق اشرف الخلایق بعد نفسه المقدسه و دعا للذی کان بمنزلة روحه المنور اقرب الناس الی نفسه علی بن ابیطالب: «اللهم فقیه فی الدین و علی مان دعاء معلی السلام مستجاباً لأنه کان الداعی اشرف المقربین و المدعثوله افضل الناس استعداداً .

۱ هریك ازمفستران برطبق مقصود وغرضخویش از تفسیر بحث نموده و به به تعریف این علم پرداخته است چون سبك مفسران مختلف است برخی ازدانشمندان که درعلوم ادبی تخصص داشته اند بجنبه های ادبی قرآن پرداخته اند و برخی مفردات و ترکیبات (حالات ترکیبیت) و نحوهٔ قراءت بعضی مباحث الفاظ و مدلولات را نیز در تعریف آورده اند وجمعی موارد نزول و اجمال قصص وحکایات را نیز در تعریف تفسیر برطبق مقصود خود آورده اند علی ای حال اختلاف در تعاریف دلیل بر

علم گویند: «التفسیر علم یعرف به نزول الآیات و شئونها واقداصیصها والاسباب النازلة فیها، ثم ترتیب مکیها ومدنیها ومحکمها ومتشابهها، وعامها وخاصها وناسخها ومنسوخها ومجملها ومفصلها و حرامها ووعدها ووعیدها وامرها ونهیها».

بعضى ازمحققان كه نظرى جامعتر دارند درمقام تعريف تفسير گفتهاند «التفسير علم بأصول يعرف بها احوال الكتاب من حيث المتكلم والكلام دالاً ومدلولاً والمخاطب وجهة الخطاب و مصدره و نظمه بحسب الطاقة البشريَّة»

قید اخیررا این جماعت از تعریف حکمت اخذ نمودهاند اگرچه این قید خود معلوماست چون انسان سالک درطریق تفسیر کلام الهی هرچه سیراو کامل وتام وجامع باشد بهباطن کلام الهی نمیرسد چون کلام از امهات اسماء الهیه محسوب می شود واولین مقام تعین حق باین اسم اعظم مقام ومرتبهٔ واحدیت بلکه احدیت وجوداست و کلیه نقوش و ارقام حاصل از فیض اقدس درمرتبهٔ واحدیت از تجلی اعرابی حق در موطن احدیت وجود

 $\rightarrow$ 

اختلاف حقیقت معرف نمی شود مثل آنکه در تعریف علم حکمت و فلسفه مشارب مختلف وجوددارد کسی که قائل به اتحاد عقل و عاقل و معقول است حکمت برا به: صیر و رد الإنسان عالماً عقلیاً مضاهیاً للعالم العینی (زدانش هر آن کس برد توشه ای جهانیست بنشسته در گوشه ای) تعریف کرده اند و از آنجایی که شناسایی حقایق بدون شناسایی علل و اسباب اولیه اشیاء امکان ندارد حکمت را به (العلم بعلل الأشیاء و معلولاتها و ربط الأسباب بمسبت اتها و ربط المعالیل بعلله الأولیه) تعریف کرده اند و برخی حکمت را به «هی التشبه بالله» باعتبار آنکه غایت آن فنای در حق و بقای با و ترتیب امور علی ماهو الموجود فی علمه تعالی است تعریف نموده اند .

حاصل شده است و این مرتبه از وجود کتاب جامع تام و کامل الهی است که اصل جمیع کتب الهیه بشمار میرود (۱) .

## \* \* \*

قرآن مجید و کلام الهی که علم تفسیر مبین وشارحآن میباشد مشتملاست بر معرفت توحید؛ انوع واقسامآن چون قرآن ترجمانحال خلائق است ومردم درمعرفت حق دارای مراتب ودرجات ومقامات مختلفند برخی ازمردم که اهل حجب و واقع درصریح عالم ماده و محاط بعوارض عالم طبیعتند حقرا بچشم قلب نمی بینند و از کشرت و عوارضآن بحق استدلال می کنند آیاتی که مردم را ازطریق تفکر در خلق بحق دعوت می نمایند نظیر «افلم ینظر وا الی الإبل کیف خلقت» ترجمهٔ حال آنهاست، برخی قدم را

۱ اگر مراد از کلام، کلام و کتاب تدوینی نیز باشد علم جامع به تفسیر که همان کشف معانی الفاظ و مراد از معانی کلمات است علی ماهی علیها توقف دارد بر احاطهٔ باین کلمات و حصول علم به الفاظ و کلمات قرآنیه از جهت علم بعلل یاعلت ظهور این کلمات و تنزل آن از مقام غیب و جود به قلب حضرت ختمی مقام و از آنجایی که ظواهر و محسوسات قائم به معانی و بو اطن هستند و قرآن نیز دارای بطون متعدد است علم تام بحقیقت قرآن اختصاص به اولیاء و و رثهٔ علم آن حضرت (عترت طاهرین) دارد و و اسطه تنزل کلمات قرآنیه از مقام عالم حق بشهادت و ظاهر اگر چه جبرئیل است و لیکن جبرئیل یکی از اشع تات و لمعات حقیقت محمدیه است که:

احمد ار بگشاید آن پر جلیل تا ابد مبهوت مانک جبرئیل

چه آنکه آنحقیقت کلیه حقیقةالحقایقاست وآنچه ازکلمات وکتبتدوینی (خاص شرایع الهیه) وکتب تکوینی درطول وعرض عالموجود و صحیفهٔ آفاق و انفس حاصل گردیدهاست وساطت در ترقیم وتسطیر خاصاوست و قلم غیبی در دست کاتب احرف وجود اوست که فرمود: اول ماخلقاللهالقلم .

بالاتر گذاشته با آنکه از کثرت بو حدت استدلال می کنند معذلك بویی از درك اصل و حدت بمشام جان آنان رسیده است و آیاتی نظیر: «سنریهم آیاتنا فی الآفاق و فی انفسهم حتی یتبین لهم انه الحق ...» ترجمان احوال آنان است. بعضی از خواص خاق حقرا بچشم جان می بینند و کلام حقرا بگوش دل می شنوند اگر چه این طایفه نیز دارای مراتب مختلف مشککند ولی جامع مراتب آنها شهود اصل و حدت است آیاتی نظیر «و فی انفسکم افلا تبصرون» و شهدالله انه لااله الا هو » ناظر به مقام و مرتبهٔ آنان است .

کتاب محید قرآن مشتمل است بر احکام مربوط بهنظام اجتماع بشری ومتضمن است برقواعد مربوط بهعبادات وطاعات قواعد و قوانين مربوط بحدود دیات و بالأخره مشتمل است بر آنچه که مدخلیت دارد در تنظیم قواعد اجتماعي و الحاد مدلك فاضله و قوانين مربوط به تنظيم احوال يك فرد و قواعد مربوط بهنظام اجتماع يكخانواده و يك طايفه ويك شهر وبالأخره بيان آنچه كه مدخليت تام دارد در بوجودآوردن يك مدينة فاضله درمنطقه و مملكت واحد ونيز مشتملاست بر آنچه مايه و موجب سعادت دنیا وآخرت کلیه افرادبشراست و بهمین جهت صاحب شریعت ِ اسلامی مبعوث است بر کافهٔ مردم و آورندهٔ رسالت بزرگ اجتماع بشری است الى بوم القيامه. بهمين مناسبت استنباط احكام شرعيه و قواعد فرعيه واطلاع بر انتظام معیشت وعام بر اصول معرفت و حکمت و بیان اقسام فضائل نفساني و بعبارت كافي تر و تمام تر : آيات الهيه مشتمل است بر مكالمات ربانيه باحضرات نفوسانساني ، لذا بحث از احوال و كيفيات خطابات الهيه ومقام مخاطب و كيفيت تخاطب و اضافات و نسب الهيه بين این دو، و ارتباطات ربوبیه شان عام تفسیر است و احکام جمیع منازل سلاك الى الله از بدايات و اقسام آن و نهايات و مراتب آن (قسم بدايات كه مشتمل بر دهباب است وقسم ابواب و قسم معاملات وقسم اخلاق و قسم اصول و اودیه و احوال وولایات وحقایق در آخر قسم نهایات ازمعرفت و فناء وبقاء وتحقیق وتلبیس ووجود وتجرید و تفرید وجمع و توحید (هر قسمی مشتمل است بر دهباب مجموع هزارباب کلیات آن محصور است در صدمنزل) دراین کتاب الهی «لا یفادر صغیرة ولاکبیرة الا احصاها») بنحوی جامع وشامل و کامل بیان شده است.

بنا بر تعریف اخیر که مختار برخی از محققان از متأخراناست ، غرض حقیقی از تفسیر فهم خطابات الهیه و نحوهٔ حال مخاطبین ومعرفت لسان متکلم باین خطابات است چه آنکه خطابات الهی و تنزلات ربانی السنه احوال مخاطبین است و کتاب الهی خبر میدهد از احوال خلایق (باعتبار وجود آنها در عوالم غیبی و تعین علمی خلق در عالم اعیان ثابته و تعلق خطاب تکوینی به ایجاد خلایق و نحوهٔ تأثیر نفس رحمانی و بیان آنکه این نفس ربوبی اول کامهٔ صادر از حقاست که (شق اسماع الممکنات) .

تنزل انسان از عوالم ربانی و کیفیت معیت حق با خلایق در این عالم واین کتاب الهی نیز ترجمان احوال نفوس خلایقاست نزدحق و ازآنجهت که حق معیت باخلق دارد ونیز کتاب الهی ترجمان نسب و اضافات و جهاتی است که متعین از مناسبات حقی وخلقی می شود و تعیناتی که از این اضافات و نسب متکرر حاصل می گردد چه آنکه ظواهر قرآن و کتاب الهی تعلق دارد به اعمال قالبیه کالاقرار بالایمان و بطن کلام الهی متعلق است به معاملات قلبی، مطاع و مابعد مطلع تعلق به اسرار سری و حقایق جمعی الهی می گیرد، تا حد تعین اول (۱) که مقام فنای اسماء و صفات است (۲).

۱ تعبیر اول همان مقام احدیت وجوداست که ازآن به (او ادنی) تعبیر شدهاست کمااین که ازمقام واحدیت بمقام (قابقوسین) تعبیر نمودهاند ارادهٔ کلام

آیات قرآنیه نیز اسان و ترجمان کیفیت ظهور حق در اشیاء و تجای حقیقت وجود در آفاق و انفس و بودن حقایق وجودیه مرآت ذات واسماء وصفات حق و نحوه مرآتیت حق نسبت بمعالیل امکانیه و آئینه بودن ممکنات نسبت به ذات وصفات حق (لانه تعالی مرءات احوال الخلاین والمخلوق مرائی ذاته تعالی) لذا آیات قرآنی برخی ناظر به حکمت نظریه و برخی ناظر به حکمت عملیه اند و چون آیات قرآنیه و خطابات الهیه لسان و ترجمان به حکمت عملیه اند و چون آیات قرآنیه و خطابات الهیه لسان و ترجمان احوال مخاطبین است، و ازباب تطابق بین کتاب تکوین و کتاب تدوین اتعین بطون آیات بحسب بطون خلایق است ، و هر انسان دارای ظهر و بطن وحد ومطلع است و آیات لسان حال افراد انسانند بحسب مراتب ترقیات وظهور او در قوس صعودی از جهت کسب ملکات ، برخی از آیات ناظر بمقام خلق وظهور انسان و لسان وجود مادی و تحصل وجودی او در زمان و مکان و نحوه تحقق آن درعالم شهادت و خلق بحسب کسب اعمال، کما این که بعضی از آیات ناظر بمقام انسان بحسب وقوع او در مقام نفس و برخی بسان حال او بحسب نیل درمقام عقل و قلب و سر و خفی و اخفی می باشند

\* \* \*

محقق «فرغانى» درشرح قصيدهٔ تائيه گويد: «...ان للنفس من حيث قوتها العاملة في ضبط الأمور الدنيوية المذكور كلياتها سبعة في قوله تعالى:

\_\_\_\_

درمقام احدیت مبدء ظهور کلمات اسمائیه وصفاتیه درمقام واحدیت گردید وبعداز واحدیت تمایز کلامی وجلوه متکلم ومخاطب وجودندارد لذا انتهای مطلع همان مقام واحدیت ازفنای حقیقت محمدیه دراحدیت وجود برخی از ابنای تحقیق بمابعد مطلع نیز تعبیر نمودهاند.

۲ در اینمقام کلام ومتکلم و تجلی غیبی حق بصورت اراده الکلام همهبوجود جمعی بدون امتیاز و تعدد موجودند و بمشرب تحقیق درمقام احدیت ذاتی تجلی و ظهور منفی است .

زين للناس حب الشهوات... بطنا اولا ولسانه يعلمون ظاهرا من الحيوة الدنيا... وطلب صاحبه: ربنا اتنا فى الدنيا فما له فى الآخرة من خلاق.. من حيث عبورها الى طلب الأمور الأخرويه (۱) من جهة قوتها العاقلة المنورة بنور الشرع بطنا ثانيا ولسانه ربنا اتنا فى الدنيا حسنة وفى الآخرة حسنة و هو لعوام اهل الإسلام والايمان و اول مر اتب الاحسان (۲) ولاروح من حيث تعينه فى

۱ سالك بعداز تنبته و يقظه توجه بآخرت پيدانموده و از لذات فانيه و مشتهيات نفسانی چشمپوشی نموده و بآخرت متوجه میشود اوامر الهیرا امتشال نموده و از محرّمات میپرهيزد و نفس خودرا از تصرفات غيرمرضيه و احوال باطله و آراء فاسده بازميدارد اين حالترا مقام دخول درباب (احسان) گويند. ولها عرض عريض ومراتب كثيرة حتى ينتهى الى اعلىدرجات الإحسان.

درضمن نقل کلام شیخ کبیر اقسام ومراتب احسان بیان خواهدشد ونین حدیث وارد در اینباب ذکر می شود . روایات متعدد بمضامین مشترك در لفظ «کأن» (فاعبدربتّك کأنتّك تراه) در آثار وارده از ائمه شیعه نقل شده است (رجوع شود به شرح مقدمهٔ قیصری، تألیف سیدجلال الدین آشتیانی ص۳۸۹، ۳۸۸، ۳۸۹) .

٢- شيخ كبير دركتاب فكوك (فك ختم الفص اللقماني) در مقام بيان معناى احسان فرموده است: اعلم ان سِتر اقران هذه الحكمة بالصفة الإحسانيَّة، هو من اجل ان للإحسان ثلاث مراتب بين احكام المرتبة الأولى منها وبين احكام الحكمة اتتحاد واشتر اك فيهما بين ذلك الوجه كالأخوين.

فان حكم الإحسان الأول ومقتضاه ١ هو «فعل ماينبغي لما ينبغي كما ينبغي»

<sup>(</sup>۱) شارح علامه (مفتاح قونیوی) حمزه فناری معنای احسان اا بطور مطلق به افعل ما ینبغی لما ینبغی سا تعریف نمود و آن را از فکوك شیخ (رض...) نقل کرد در حالتی مراتب دیگر احسان مقصود شیخ نیست بل که احسان بمعنای اول منظور اوست ـ رجوع شود به کتاب فکوك حاشیهٔ شرح منازل عارف علام عبد الرزاق کاشانی ط ۱۳۱۳ ه ق ط ه ص ۲۸۸، ۲۸۸، ۲۸۸ .

رجوع شود به شرح مفتاخ قونوی تألیف علامه محقق حمزهٔ فناری ط تهران ک ۱۳۲۳ هق ص۲، ۳، ۵ ۲۵، ۹ م.

عالم الأرواح واللوح المحفوظ بطن ثالث وهو منقح لخواصهم و لسان مرتبته جواب حارثه حين سأله النبى: ياحارثه كيف اصبحت ؟ مؤمنا حقا . فقال: ان لكل حق حقيقة فما حقيقة ايمانك. قال عزفت نفسى عن الدنيا ، فتساوى عندى ذهبها وحجرها ومدرها... الى ان قال (ص): عرفت فالزم فهذا مرتبة ان تعبدالله كأنك تراه . و للسر الإلهى و هو الوجود المضاف الى الحقيقة الإنسانية من حيث ظهوره العينى في مراتب الكون ، روحا ومثالا وحسابطن

ومقتضى الحكمة وضع الشىء فى موضعه، على الوجه الأوفق، وضبط الحكيم نفسه ، و من يقدر على ضبط من التصرفات الغير المدرضية والأقوال الغير المفيدة والآراء والتصرفات الفاسدة والوصايا وجميع النصايح والآداب المتعلمة والمعلمة داخلة فى احكام هذه المرتبة الإحسانية الأولى المختصة بهذه الحكمة .

بدونشك انسان مغمور درغواشی و البسهٔ نشأهٔ دنیا و عالم غفلت و دارهیولی الظالم اهله درغفلت محض وبی خبری تمام از حق تعالی و مبادی غیبی و عوالم ملکوتی بسر می برد و خود نفس غفلت بشمار میرود و از حق بكلی غافل است و نور مكنون در فطرت انسانی كه فطرت توحید است محاط ِ تبعات نفس و مغلوب ِ ظلمات طبعاست انسان مغلوب احكام و آثار نشآت طبیعت و ظلمتكده عالم ماده حكم شخص نائم و خواب را دارد .

آنکه در خوابست بیداریش به مست غافل عین هشیاریش به

لذا خواجه عالم فرمود: الناس نیام اذا ماتوا، انتبهو. چون مرگ خروج از هیئآت ظلمانی بدناست، وقوعآن عین بیداریاست، چنین انسانی محتاجاست بسه کسی که اورا هشیار نماید تا از خواب بیدار شود . حقیقت حق بمقتضای رحمت رحیمیه امتنانیه بوساطت اسم هادی متجلی در صریح ذات انسان بهترین و اعظاست و منبته تکوینی و این انتباه به تعبیر شیخ المشایخ افضل اهل التحقیق خواجهٔ انصار و شیخ کامل محقق و عارف و اصل متأله شارح کاشانی: (نفس القومة لله المسماة عندهم

رابع ولسانه كنت سمعه و بصره وهو اول مراتب الولاية وآخر مراتب الإحسان.

ومن حيث بطونه الإستعدادى فى قلب الإنسان القابل لتجليه بطن خامس ولسانه ومعنى قلب عبدى المؤمن وهو اوسط مراتب الولاية .

و من حيث جمعة الروحانى بين الظهور والبطون فى دائرة صفات الألوهية التى هى المفاتح الثانية للبرزخة الثانية بطن سادس و هو لأهل النهايات وهم الكمل والافراد .

ومن حيث حضرة احدية جمع الجمع للكل متوحدة العين بطن سابع ولا ينفتح شميّة منه الا لصاحب الإرث المحمدى فانه له خاصة .

قال الشيخ فى تفسير الفاتحة: «بين مرتبة كنت (١) سمعه و بصره ومرتبة الكمال المختص (٢) بصاحب احدية الجمع مراتب: منها، مرتبة النبوة

1 ... 17.3: 2.11

باليقظه) است ١

اول تجلی حق بصورت رحمت امتنانیه تجلی نوریاست که قلب عبد خواب بآن نور روشن میشود و خود نور تنبیهرا درقلبخود مشاهده مینماید.

۱ رجوعشود به تفسیر شیخ کبیر محقق قونیوی طبعحیدرآباد دکن ص۳۲ ۰ ۲ آنچه که باعث تقرب ونزدیکی انسان سالك، بهحق تعالی میشود؛ ازاعمال وعبادات یا ازنوع نوافل ومستحبات است ویا از سنخ و اجبات آنچه که فعل آن لازم و ترك آن حرامست از و اجبات و آنچه از اعمال که ترك آن جایز است و مصاحت در فعل الزام آور نیست و فعل بسرحد وجوب نرسیده است از مستحبات و نوافل بشمار میرود و اجب و مستحب هردو، در جهت تقرب و اینکه موجب نزدیکی بحق تند

<sup>(</sup>۱) فى كتاب المنازل: باب اليقظه قال الله تمالى: قل انما اعظكم بواحدة؛ ان تقوموالله مثنى و... القومة لله هى اليقظة من سنة الففلة والنهوض عن ورطة الفترة.

ثم الرسالة ثم الخلافة اعنى الرسالة المقرونة بالسيف المختصة بأولى العزم ، كل من الثلاث بالنسبة الى امة مخصوصة ، ثم العامة من الثلاث ، ثم الكمال المتضمن الإستخلاف الأتم من الخليفة الكامل لربيع سبحانه ، فما ظنتك بدرجات الأكملية التي وراء الكمال ... » .

مشتر كند. اهل عرفان معتقدند كه درنوافل (شايد بواسطهٔ جواز ترك و عدم وجوب فعل والزام آن) وجود عابد فانى در معبود نيست وجهت خلقى درجهت حقى مندك نميشود و صحبت از وجود عبد در ميانست نتيجهٔ نوافل همين اندازه اثر دارد كه باعث غلبهٔ حقيقت برجهات خلقى ميشود و نه بتمامها ودراين قرب حاصل از عمل بهنوافل عبد سالك فاعل ومدرك باشد وحق تعالى شأنه آلت اوست. حديث (لايزال يتقرب عبدى الى بالنوافل حتى كنت سمعه وبصره ولسانه و يده ورجله...) ولى در قرب فرائض جهت خلقى بكلى فانى درجهت حقى مى شود و وجود مجازى عبد سالك ازميان مى رود و ذات سالك فانى در ذات باين مرتبه ومقام ناظراست (ان الله قال على لسان نبيته او عبده سمع الله لمن حمده).

بایددانست که مقربان از چهارقسم بیرون نیستند چهآنک یا بقرب نوافل متحققند ویا بقرب فرائض ویا بجمع بین ایندوقرب بدون تقیقد بیکی از این دو و بی مناوبه که گاهی یکیباشد و گاهی دیگری بلکه بهردوقرب باهم واحکاماین دو متحقق باشند. از اینمر تبه بهمقام جمع الجمع وقاب قوسین ومقام کمال تعبیر نموده اند و الی هذا المقام اشیر فی قوله تعالی: ان الذین یبایعوناک انما یبایعون الله فوق ایدیهم .

اگر سالك به هیچیك از احوال سه گانه پابند نباشد بل كه بهریك ازدوقرب و بجمع بین این دو و نیز بی تقیت بهریك از این احوال ظاهر شود بمقام احدیت جمع واصل شده است و ازمقامات دارای مقام اوادنی و از فتوح بفتح مطلق نایل آمده است آیهٔ (مارمیت اذرمیت و لكن الله رمی) اشاره باین مقام و لسان مرتبهٔ صاحب آن است.

انسان منفمر در طبیعت ومحاط به لوازم عالم حیوانی وبمداز بیداری ازخواب غفلت خویش را منفمر درموجبات مهلکه مشاهده می نماید و بعد ازمشاهدهٔ نعم الهیه بتدریج خودرا مستعد از برای خروج از عالم حیوانی نموده و نعم الهی را یکی بعداز دیگری میشمرد و درك می کند که ثمرات افعال لازم عالم حیوانی و تجاوز بحدود حق وجنایات صادر ازاو سبب افعال لازم عالم حیوانی و تجاوز بحدود حق می شود و خودرا مهیا ازبرای تدارك مافات می نماید و حق در نظراو بزرگتر از هر شیء جلوه گر میشود ووعید الهی اورا می ترساند، و بحقارت وجود خویش پی میبرد و بعداز آنکه به واجبات و محرمات و موجبات نجات و اسباب هلاك علم حاصل نمود جهت استمداد از دعات الی الله خود را مهیا می نماید و درك می کند که رهایی از این ورطهٔ خطرناك امکان ندارد مگر آنکه در صدد خلع عادات بر آید چه آنکه نفس شخص خواب ومنغمر در دنیا به بطالت و رکون بشهوات و لذات فانیه عادت نموده و باید خود را از لوازم خواب که بعداز یقظه باقی است خلع نماید چه آنکه سیر ترقی باوجود ملکات موجب مهلکه امکان ندارد.

بعبارت دیگر انسان قبل از سلوك و قبل از توجه به عالم ربوبی ازاصل خود غفلت دارد و از اكوان سابق بروجود خود (اعماز اكوان الهيه و عقليه و مثاليه) بحكم خواص تطويرات و احكام تعويقات و غلبهٔ احكام طبيعت وآثار ولوازم عوالم حيوانيت از اصل فطرت خود غافل است و فقط توجه به حظوظ مخصوص نشأهٔ حس و طبيعت دارد فكان كالنائم المعرض عن المحسوسات الثابتة غافلا عنها مقبلا على الخيالات الزائلة، وكان حكم هذه الففلة شاملا لحقيقة السرالإلهی الوجودی وحقيقة الاثر الروحانی .

حقیقت نفس انسانی بواسطهٔ غلبه احکام کثرت از اصل وجود خود که جوهر نفس ناطقهٔ موجود از سنخ ملکوتاست غفلت دارد و همین

انحراف نفس به سوى تفريط وافراط اورا درعالمى كه اهلالله از آن به خواب تعبير نموده اند فروبرده است .

برخی از مردم بواسطهٔ تابش نور ایمانی درباطن وجود آنها خویشرا مسجون در زندان طبیعت دیده و حالت بیداری به آنها دست میدهد و یقول منبها لمظهریه عن نومة الاعراض عن الحقیقة والإستجابة للجبار: یاصاحبی السجن ، ارباب متفرقون خیر ام الله الواحد القهار در این صورت نفس انسانی بواسطهٔ هوشیاری به باطن وجود و باطن باطن خود پی برده و عقب ماندگی خودرا از عالم عقل احساس نموده ولسان حال به (یاحسرتی علی مافرطت فی جنب الله) گویا میشود و بواسطهٔ همین تنبیه درك می كند كه بر او سه امرمهم لازم است.

یکی آنکه: عادات و لذات فانیه را ترك نموده و درجمیع حركات خود تابع اوامر و نواهی حق میشود و خود را مهیا ازبرای عمل به احكام شرعیه می نماید و از طبیعت ولوازم حالات اول بكلی اعراض می نماید و وارد در مقام اسلام میشود.

دوم: آنكه نفسخودرا بواسطهٔ اتصال باحكام وحدت باطنى و توجه به اخلاق ملكى وروحانى وانفصال از احكام طبيعت وعادت در غربت تام قرارميدهد(۱) كه قال الإمام المحقق السابق جعفربن محمد الصادق عد: «طلب الحق غربة».

سوم: آنکه ازراه فنا از احکام حجب وقیود عارض که ازناحیهٔ ابس به احکام مراتب تنزلات حاصل شده است نفس خودرا از جهت سِروارد در باب مشاهده نماید که (الحقیقة جذب الأحدیة لصفة التوحید) ازاین مقام بمقام احسان تعبیر نموده اند و مقام احسان دارای سه مرتبه و درجه است

١- فكوك طكطهران ١٣١٣ ه ق، ص٢٨٦م ٢٨٧ .

قال الشيخ الكبير -قده في الفكوك: «واما المسرتبة الثانية فهي التي سئل عنها جبرئيل النبي -ص بقوله: ما الإحسان ؟ فاجابه الإحسان ان تعبد الله كأنتك تراه وانه عبارة عن استحضار الحق على ما وصف نفسه به في كتبه وعلى السنة رسله دون مزج ذلك بشيء من التأويلات السخيفة بمجرد الإستبعاد وقصور ادراك العقل البشري (النظري خل) في فهم مرادالله من اخباراته والمرتبة الثالثة الإحسانية يختص بالعبادة على المشاهدة دون كأن كما قيل لبعض الأكابر: هل رأيت ربك ؟ فقال: لم اعبد ربا لم اره و اليه الإشارة بقوله: وجعلت قرة عيني في الصلوة.»

چون مراتب ودرجات ومقامات واحوال و سلاك الى الله مختلف است مثلاً برخى از مردم ازمقام طبع تجاوز نموده بمقام نفس رسيده اند و برخى ازاين مقام تجاوز نموده بمقام عقل ميرسند و هكذا ساير درجات و مراتب ومقامات، كيات قرآنى ناظر بهمراتب ومقامات مختلف است .

درمبحث قبل بیان کردیم که مقام ظهر قرآن با مقام ظاهر انسان از باب مناسبت تامه و محاذات کلیه بین کتاب تدوین و کتاب تکوین مطابقت دارد و مقامات باطنی انسان بحسب قوس صعودی با مراتب ومقامات که همان بطون قرآنیه باشد مطابقت دارد لذا انسان بالغ بمقام عقل کهمقامات نفسرا پیموده است لسان مرتبهٔ او درقرآن مجید آیاتی نظیر (یاایشهاالذین آمنوا) اقیمواالصلوة و آتواالزکاة او بسرالذین آمنوا و عملواالصالحات) است.

چون عقل انسانی شایق بلذات باقیه وحشر با اهل ملکوت وملاءکه است این لطیفهٔ انسانی مقتضی خروج از مرتع بهائم و ورود درعالم انبیاء وصالحان وشهداءاست(۱) .

<sup>\* \* \*</sup> 

١- این مقام و مرتبه را مرتبهٔ اسلام نامیده اند از آن جهت که و اصل باین مقام

برخی از مخاطبان کلمات الهیه و خطابات ربانیه اعم از قرآنیه و حدیث چون بحسب سیر عروجی و معراج ترکیب بمقام ومنصب روح ایمان و آخر درجات آن وحقیقت ایمان رسیده اند و ازمقام حق ایمان بمرتب عالی تر صعود نموده اند و بمقام عیان و شهود و کشف واصل شده اند و از قیود ایمان حجابی رسته اند و از مقامات بمقام قرب نوافل و از بطون به بطن ثالث از بطون سبعه و از فتوح به فتح مبین نائل گشته اند لسان حال و طلب آنان آیاتی نظیر: ولقدرآه بالافق المبین، وسبحان الذی اسری بعباده لیلا من المسجد الحرام الی المسجد الاقصی، لنریه من آیاتنا الکبری، و کذلك

می دند ده برحسنات و سینات تواب وعقاب مترتباست – شخص دراین.مقام عالم بهوعد ووعیداست .

همانطوری که قبلاً بیاننمودیم سالك ازبیداری و تنبیه بلذات فانیه و ملکات حاصل ازاعمال مخصوص به عالم طبع وقوای بهیمیه پشت می نماید و نفسخویش را از اعمال غیر مرضی بازمیدارد وبعداز طی دایره اسلام و حصول علم قطعی بمراتب ایمان و تحصیل عقاید صحیح توسط عقل مستکمل علم تفصیلی که مقدمه کشف و شهود عیانی است بحق تعالی و ملاء که و کتب و رسل الهی بهم میرساند و بتدریج وارد مقام احسان میشود.

ومرتبهٔ دوم احسان اول مرتبه ومقام دخول در بطن دوم از طون سبعه است راجع به عبادت حق مطلق وشهود مبدء وجود وعوالم غیبی بنجو (کأن من که بطن دوم از بطون سبعه است از ائمهٔ شیعه روایات متعدد در این باب ما ثور است که ما چندین مورد از این مواردرا در شرح فصوص نقل نموده ایم .

تا بع حكم عقل است و عقل اورا تسليم مبدء نموده ومقتضاى آن ملازمت اوامر و اجتناب از نواهى است چون عقل نورانى بين حسنات وسيئآت تميز قائل است ودرك مى كند كه برحسنات و سيئآت ثواب وعقاب متر تباست - شخص در اين مقام عالم

نرى ابراهيم ملكوت السماوات مىباشد و لسان مرتبهٔ اينجماعت مقام: كأنتى انظر الى عرشالرحمن بارزا و مرتبهٔ آنان مرتبه : ان تعبد ربك كأنك تراه است (۱) .

۱ - شیخ در فکوك فرموده: این مرتبه، مرتبهٔ اوسط مراتب احسان واول مرتبهٔ ولایت است و مرتبهٔ بعداز این مرتبه مشاهدهٔ حق است بدون كأن ولسان آن: لم اعبد ربا لم أره، وجعلت قررة عینی فی الصلوة، و: لو كشف الغطا ما ازددت یقیناً، و: الآن قیامتی قائم. است.

صاحب این مقام از مراتب و اجد مقام قاب قوسین و از بطون دارای بطن چهارم واز خطا بات قرآنیه مخاطب به خطاب «مارمیت اذرمیت»: ماکذب الفؤ ادمار أی است. قول صادق (ع): «رضانا اهل البیت رضالله» باین مرتبه ناظر است.

نگارنده در حواشی بر فصوص شیخ اکبر در بیان ایمان و اسلام و احسان تعلیقه ای نوشته ام که قسمتی از این حاشیه را برای توضیح در این جا ذکر می کنم .

باید دانسته شود که احسان دارای اطلاقات عدیده است لفظ احسان گاهی اطلاق می شود و از آن معنای عام فهمیده میشود موافقاً لقوله تعالی: «هل جزاء الإحسان الاالإحسان» احسان دراین مقام دارای سهمر تبه و سهدر جه است:

اول: فعل ماينبغى لما ينبغى. اى مرتبة الأوامر والنواهى الإلهيه قولاً وفعلا. هذا هوالمعاملة معالحق فى مقام النفس والحسن الظاهر فى مرتبة الإسلام.

والمرتبة الثانية: وهى التى اجابها التبىءن سئوال الإحسان بقوله: الإحسان التعبدالله كأنتك تراه. وهى عبارة عن استحضار الحق على ماوصف به نفسه فى كتبه و على السنة رسله وانبيائه المعصومين (عليهم السلام) من دون شرح ذلك بشىء من التأويلات السخيفة بمجرد الإستبعاد وقصور ادر الثالعقل النظرى المشوب بالوهم الغير المنور بنور الشرع فى فهم مرادالله من اخباراته .

بعبارة اخرى: العلمالقطعى بتفاصيل اخبارالنبوية من المبدء والمعاد ومابينهما وهذا هوالمعاملة مع الحق في مقام الروحي الحسى الغيبي الإضافي المختص حكمه

جمع قلیلی ازخواص از اولیاء چون متنور بوجود حقانی شدهاند و بعداز سیر در اسماء ظاهر و تحصیل تمکین دراین مقام و تحقق بجمعیت اسم ظاهر و انتهای سیر اول حبی و تحصیل وجود حقانی بخطاب «وسعنی

بباطن الإيمان وحقُّه ١ كما ذكرنا في قضية حارثة وفصَّلناها بما لا مزيد عليها .

والمرتبة الثالثة : هى مقام المشاهدة مندون كأن كما هو المروى عن قطب الأقطاب ومن عنده علم الكتاب «كيف اعبد ربّاً لـم اره، لوكشف الغطاء ما ازددت يقيناً» وهذا هو المعاملة مع الحق فى مقام السِسِر الغيبى الحقيقى، فهى اول مراتب الولاية و آخر مراتب الإحسان بهذا المعنى ومرتبة الحارثة اوسط مراتب الإحسان .

وقد يطلق الإحسان على معنى خاص على حسب الحديث النبوى (ص) المذكور: ان الإحسان ان تعبدالله كأنتك تراه. بحيث تكون المرتبة الأولى المذكورة خارجة عن درجات الإحسان وعلى هذا الإطلاق الثانى فالإستحضار القطعى التفصيلى العلمى وحقيقة الإيمان وباطنه كما فى قضية حارثة اول درجات الإحسان ومقام قرب النوافل وكنت سمعه وبصره و... ثانى درجاته ومقام قرب الفرايض آخر درجاته و اوسط مراتب الولاية والمشاهدة. وقد يطاق على معنى اخص على مايستفاد من قوله تعالى: ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا... ثم اتقوا واحسنوا والله يعب المحسنين. حيث ختم الآية بذكر الإحسان واقرن محبة الحق مع المحسنين . . . ومن ينقاد برمة ذاته الى الله وهو محسن... ومن ينقاد برمة ذاته الى الله وهو شاهد فقد استمسك بالعروة الوثقى والى الله عاقبة الأمور وعلى هذا المعنى فالمرتبة الثانية ايضاً خارجة عن درجات الإحسان فاول ظهور الولاية ومرتبة الكمال

<sup>(</sup>۱) فرق است بین حق الایمان وحقیقی قالایمان رجوع شود بشرح نگارنده بر مقدمهٔ فصوص ص ۲۹۸ و حواشی استاد مشایخ، آقامیرزاهاشم رشتی به اعلی الله قدره برمقدمهٔ شرح مفتاح به مصباح الانس حمزه فناری ص ٤)، ۵، ۲، ۷ .

قلب عبدی المؤمن » مخاطبند کمااینک حضرت ختمی مرتبت مخاطب به خطاباتی خاص است که دیگران از آن نصیب ندارند از مراتب واجد مقام اکمایت و تمحشن در تشکیك و ازمقامات صاحب مقام اوادنی و ازبطون بطن هفتم از بطون قرآنیه و ازفتوح صاحب فتح مطلق و لسان مرتبه او: ثم دنی فتدلی فکان قاب قوسین او ادنی و ویامن لا یشفله شأن عن شان ،

والمشاهدة اول درجات الإحسان فمقام قرب النوافل اول درجاته ومقام قرب الفرائض اوسط درجاته ومقام احدية الجمع آخر درجاته فاذا فهمت ما نبتهنا عليه فيرتفع التنافى والتناقض والتخالف من كلمات الشيخ الكبير وغيره من الاكابر عن نظرك حيث قال في الفكوك...

وقال فى تفسير الفاتحة ٢ بعد قضية حارثة: انها آخر درجات الإيمان و اول درجات الإحسان. و قال درجات الإحسان. و قال درجات الإحسان. و قال الشارح الفرغاني هنا على مانقله الشارح الفناري على طبق ماذكرنا في المعنى الاول من المراتب الثلاث. وقال في تحقيق المنازل في شرح القصيدة على مانقل عنه الشارح الفناري ايضاً: ان اول درجات الإحسان مقام المشاهدة وقرب النوافل.

شارحان منازلالسائرین کلهم احسان را درمقام اودیه ذکر کردهاند ولی نکتهای که ما ذکر کردیم تبعاً لبعض الأکابر ۲ اخباری که اهلحدیث در بیان مراتب ایمان واسلام از ائمه (ع) نقل نمودهاند اگرچه بحسب لفظ وعبارت اختلاف دارند ولی درباطن ومعنا بین آنها اختلافی وجود ندارد با آنچه که ذکرشد تهافت و تناقض کهدر کلمات مشایخ بحسب صورت موجوداست ازبین میرود.

<sup>(</sup>۱) فكوك ط ك طهران ١٣١٣ ه ق. ص٢٧٦، ٢٧٧، ٢٧٨.

<sup>(</sup>۲) تفسیر فاتحه تألیف شیخ کبیر قونیوی چاپ حیدرآباد دکن ، هند ص۲۱، ۷۷ .

(۳) استاذ مشایخناالکرام خاتم العرفاء والمتألبّهین آقامیرزا هاشم رشتی «قدسالله عقله بنوره» .

(وباعتبار آنکه مظهر تام و تمام اسماء حقاست) اینما تولوا فشم وجهالله» است (۱) .

بنا بر آنچه که ذکرشد تشخیص این مراتب و مقامات و تمیز مخاطبان از یکدیگر و فهم آنکه آیات الهیه با اختلاف درمفاهیم ومضامین ناظر بکدام قسم از اقسام مخاطبان است و بالأخره علم به ارادات و معانی کلام الهی ، مراتب و شئون خطابات و ارتباط بین اسماء الهیه و مظاهر خلقیه و تطبیق مضامین کتاب تدوین –قرآن به کتاب تکوین بنفوس انسانیه باعتبار نهایات و جود بحسب ملکات و روحیات حاصل از اعمال و افعال و تشخیص شئون و احوال مخاطبان کلام الهی ، جلوات و اطوار خطابات شان کسی است که خود محیط بمراتب ملك و ملکوت وجود باشد از این جا ضرورت معلوم میشود .

## ( اعرفكم بالله ، اعلمكم بكتابه )

این خبر از احادیث نبویهاست که محدثان اسلامی از عامه و خاصه نقل نمودهاند. شناسائی ومعرفت حق اول سهنحو متصوراست: معرفت ذات، معرفت صفات و معرفت افعال .

۱ جمیع مراتب ومقاماتی که ازبرای خاتم انبیاء حاصل شده است از بسرای صاحب ارث محمدی کمی از اولیا یعنی عترت طاهرین او به تبع و بالوراثه ثابت است و آنها نیز مظهر تام اسماء وصفات حقید وخلافت آن بزرگواران خلافت تامهٔ الهیه است و آنچه از فیوضات عامه و خاصه از حق صادر و نازل شده است از دائرهٔ وجود آنان خارج نیست .

دركتاب الهي -قرآن مجيد- از علم بذات وعلم بصفات واسماء و علم بهافعال الهيه بحث و گفتگو مىشود و غايت خلقت انسانى و عات غايى خلقت حقایق ملکوتی و موجودات واقع در مواطن غیب و سکان ملا اعلی معرفت حق وعرفان جمال و جلال وجود مطاق همان معرفت حقست كه اصلالاصول علم اعلى بشمار مىرود و نزد اهل عرفان علم بذات ومعرفت اسماء الهيه كبريت احمر وعلم بهاسم اعظم حق كهشامل جميع اسماءالهيه است (واسم از ذات نزد ابن طابقه جدانیست جون اسم همان ذات متجلی از حِلباب ومشكات صفاتست) مفتاح مفاتيح غيب و شهود بشمار ميرود و ازباب اتحاد عقل وعاقل و معقول ؛ علم وعالم ومعلوم، علم بذات كما هـو حقها ازباب آنکه علت حلِّد تام معلول است و حق اول علت العال حقايق ملك وملكوت است مستلزم اتحاد با ذات و فناء در غيب وحود است (اتحادي بى تكيتُف و معرا ازقياس) وملازماست با عام بهحق بحسب ذات و صفات وافعال یعنی علم بذات و شهود ذات بدون وسابط از وجه خاص و علم به اسماء و صفات در موطن و مشهد اسماء و صفات و علم بهاعیان و ماهیات وحقايق اشياء باعتبار تجلى اسماء در اعيان علما و شهود حق در مقام تجلى اسماء در اعيان ثابته عينا وخارجا و ازآنجابي كلام حق ازصفات ذاتيـهٔ حقاست و متكلم از اسماء ذاتيه بشمار ميرود و عرفان ذات و اسماء و صفات غایت علم تفسیراست موضوع وغایت آن علم عین موضوع الهی به معنای اخصاست و بوجهی عین علم عرفان و تصوف بشمار میرود برای آنكه قرآن بعداز تقرير ارتباط بين اسماء الهيه وحقايق كونيه مظاهر اسماء الهیه و باعتباری مظهر اسم اعظم یعنی انسان را ازراه ارتباط اسماء ومربی بودن اسماء نسبت بهاعیان به احدیت وجود دعوت نموده و فرق بین دعوت قرآن وساير دعات الى الله آنستكه قرآن سبب وصول عبد بحق ومنشأ

رسانیدن انسان بحکم کریمهٔ (انا لله واناالیهراجعون) بحق مطاق است و فرق بیس رسیدن عبد بحق ومعرفت حق بحسب وجود عینی وشهود حق مطلق ازراه کشف وشهود وبین پیدایش علم بحق ازطریق برهان و از راه علم الیقین و نیل بمقام عین الیقین و حق الیقین ازطریق سیر در اسماء الهیه با براق کشف وشهود و رفرف مشاهدهٔ عینیه چه آنکه رجوع بحق و قتی محقق می شود که سالك بموطن اصلی خود رجوع نماید . و نعم ما قیل:

فرقتی لو لم تکن فی ذاالسکون لے بقل: انا الیہ راجعون راجع تن اللہ کہ باز آید بشہر سوی وحدت آید از تفریق دھر

واز آنجایی که مفسر کلام حق (کلام حق اعماست از تدوینی و تکوینی) در مقام سیر در کتاب الهی، سفر مینماید از سوره ای بسوره ای و از آیه ای به آیه ای و این سیر از دوراه و این سفر معنوی از دوطریق محقق می شود: سنذ کره باسان اهل الظاهر و نحققه بناء علی ماذ کروه ارباب التأویل انشاء الله تعالی شأنه .

یکی ازطرق سیر در حقایق و وجودات مقیده و سفر از کثرات به وحدت است باحفظ مراتب وجودی وسایط فیض

بعبارت دیگر مسافر الیالله وسالك الیالحق المطلق مراتب وجودی را یکی بعداز دیگری پشت سر گذاشته و بعد از طی درجات وجود از وجود عنصری و برزخی و عقلی و غور در اعماق حقایق مقیده و کشف حجب نورانی و ظلمانی بمقام وحدت وجود میرسد و فناء فی الحق برای او حاصل می شود و وجودش وجود حقانی می گردد.

اگر عنایت حق شامل او شود ودر وحدت وجود بعداز فنای وجود مجازی و عاریتی بمقام صحو بعداز محو، وتمکین بعداز تلوین بلکه بمقام

فناء عن الفنائين نائل مى گردد و بسير خود در اسماء الهيه يكى بعداز ديگرى ادامه مى دهد و به اسرار كلمات الهيه واقف مى شود و بعداز طى مدارج كمال و تحصيل تمحتُّض در تشكيك حقرا به اسم متكلم متجلى در همه چيز ديده و كلمات قرآنيه را درمقام قراءت از زبان قائل آن حق مطلق مى شنود (۱)

۱ بجمیع مراتب قرآن از ظهر و بطن و حد ومطاع محیط می گردد این مقام ازمختصات اولیاء محمدیین و کُمتَّل ورثهٔاو میباشد. بیان اجمالی اینمطلب (عالمی ماحقیقهالشیخ الأکبر) از اینقراراست و ان لا یسعه افهام القاصرین قال الشیخ حرض... ان الظهر هو التفسیر، و البطن هو التأویل، و الحد مایتناهی الیه الفهوم من معنی الکلام، و المطلع مایصعد الیه منه فیطلع علی شهود الملك الملام. وقد نقل عن الإمام المحقیق السابق، جعفر بن محمد الصادق – علیه السلام انه قال: لقد تجلی الله تعالی فی کلامه و لکن لایبصرون . وروی عنه –علیه السلام -: انه خر مغشیا علیه وهو فی الصلوة ، فسئل عن ذلك ؟ فقال: «مازلت اردد الآیة حتی سمعتها من المتکلیم بها» یه کتاب الجمع و التفصیل، فی ابداء معانی التنزیل، نسخهٔ خطی ص۶۶ .

\* شیخاکبر واتباعاو برای حضرت مقام و مرتبهٔ منیع قائلند و در مراتب ومقامات بکلمات آنحضرت زیاد استشهاد نمودهاند وخلافت کلیهٔ الهیه را خاص عترت طاهرین میدانند لذا قیصری در شرح مقدمه فصوص شیخ (رض..) گوید «وآله اهله واقار به والقرابة اما ان یکون صورة فقط او معنی فقط او صورة ومعنا، فمن صحت نسبته الیه صورة ومعنا فهوالخلیفة والإمام القائم مقامه این قیود فقط در عترت (امیر مؤمنان و اولاد او – امامحسن و امامحسین و ائمهٔ ازصلب حسین علیهم السلام) جمعاست بل که باید معتقد بود که این اعاظم بر خلاف توهیم فاضل معاصر عبدالعظیم زرقانی مطابق روایات متواتر مأثور از طرق عامه و صحاح معاصر عبدالعظیم زرقانی مطابق روایات متواتر مأثور از طرق عامه و صحاح معامر (از حیث معنا) راجع بخلافت کلیهٔ عترت طاهرین امیرالمؤمنین و اولاد او مقام خلافت تامه و ولایت مطلقه جامع جمیع مراتب ولایت قائلند و آنان را مرجع علوم قرآن و منبع علم باطن میدانند و برای اهل عصمت مقامی فوق مقام سایر اصحاب (خلفای ظاهری وغیرآنها) قائلند بل که جمیع مراحل ومقامات موجود اصحاب (خلفای ظاهری وغیرآنها) قائلند بل که جمیع مراحل ومقامات موجود

تفصیل این بحث در تتمهٔ مسألهٔ تفسیر و فرق آن با تأویل و در بحث مربوط به احادیث ثقلین خواهد آمد .

درحقیقت محمدیه را به تبع جهت اهل عصمت حترت این می کنند. مدرك این اعاظم ازعرفا که بحسب ظاهر در فقه و حدیث تابع یکی از مذاهب چهار گانهاند اخبار و احادیث موجود در کتب اهل حدیث است نه آنکه در مبحت و لایت و احکام و ثمر ات آن (برخلاف توهیم دانشمند معاصر ابوالعلاء عفیفی محشی فصوص شیخ اکبر) متأثر از شیعه باشند.

این اعاظم جهت اولیاء محمدیین اهل بیت عصمت بتصریح خودشان مقامات و مراتبی قائلند که برخی از علمای شیعه معتقد باین مقامات را غالی می دانند .

جمعی از کسانی که مدعی دانش اند ازقواعد وقوانین مربوط به اصل نبوت و باطن و حقیقت نبوت یعنی ولایت غفلت دارند و بو اسطهٔ غموض مسألهٔ ولایت که به اصل توحید از جهاتی برمیگردد و کثیری از مدعیان معرفت بعمق این قواعد پی نبرده اند و یا از عدم استعداد و طینت اصلی آنان (که باید شقاوت تکوینی بآن اطلاق نمود، که عین ثابت این قبیل از مردم از قبول ولایت کلیهٔ الهیه امتناع ورزیده است) تا چهرسد به سرگشتگان و ادی حیرت و منغمران در عالم طبع و مبتلایال به تمعات نفس که از اصول اولیهٔ ولایت و احکام آن غفلت دارند که: «ماظلمهم الله ولکن کانوا انفسهم یظلمون»

مثل آنکه بعضی از معاصرین نسبت جهل و غفلت به حضرت سیدالأحرار سید شباب اهل جنت ، امام و پیشوای آزادمردان امام حسین در قضیهٔ کربلا داده اند و نفی علم از آن جناب نموده اند (بل که صراحة عفلت (نعوذ بالله) بآن امام همام نسبت داده اند) در حالتی که علمای خاصه بل که جمعی از علمای عامه یکی از مواردی را که پیغمبر اسلام قبل از وقوع آن خبر داده است همین قضیهٔ نینوا وشهادت خاندان طهارت، ذکر نموده اند .

در نهایت تأسف باید اذعانداشت که این قبیل از مردم به حقیقت قضیهٔ عاشورای حسینی و به فلسفهٔ شهادت آن حضرت بی نبرده اند و ندانسته اند که حضرت سیدالشهداء از جمله اشخاص نادر، درعالم وجوداست که طالب فتح وظفر بعد از مرگند و اگر عدهٔ معدودی از این قبیل فدائیان حقیقت و طالبان حق بوجود نمی آمدند تاریخ متوقف می شد.

آشکار بود که دخالت اغراض و امیال نفسانی در کار حکومت اسلامی موجب ومایهٔ انحطاط اخلاقی شد، در همان صدر اسلام و بلافاصله پس از رحلت رسول اکرم (ص) تمایلی به نظام جاهلیت پیداشد و درخلافت خلیفهٔ سوم تعصبات عشیرهای وقبیلهای و جانبداری از قوم و قبیله جانشین تساوی حقوق اسلامی میشد که علی بن ابیطالب(ع) سالهای خلافت ظاهری خود را با یك چنان فسادی بمبارزه گذرانید.

دوران حکومت معاویه وفساد حاصل از آنرا بهاجتماع فاسدی که علی باآن روبرو شد بیفزائید و بهبینید که امامحسین گرفتار چه اجتماع فاسدی بود.

لذا یکی از معاصران محقق مصری در رسالةالإسلام نوشتهاست: خلافت عثمان (چه سا برخلاف میلاو) آنچنان نکبتی ببار آورد که شخص عدیمالنظیری مانند علی(ع) مأیوس از اصلاح این مولود دستگاه خلافت بود. اسلام بعد از عثمان خبلی توخالی بود بنحوی که دیگر هرگز معنویت اسلام لمس نمی شد . خلفا (حکام و فرمانر و ایان بظاهر اسلامی) غرق در فساد و تبه کاری شدند بنحوی که روی جباران وقداران تاریخ را سفید نمودند . درست است که شاه مردان مریدان و فدائیانی داشت که در تاریخ بشر نمونه اند و عدهٔ آنان هم نسبه زیاد بود ولی معاویه همهٔ آن رادمردان را ریشه کن کرد. مگر از بین بردن همهٔ فرزندان پیغمبر جهت اثبات رجوع مسلمین به جاهلیت کافی نیست. مگر این لکهٔ ننگ از دامن فساداع راب

(اتباع عثمان ومعاویه) در طول تاریخ زائلشدنیاست ؟

بنابراین تفوه باین معنا که قصد امام حسین اقامهٔ حکومت و تجدید امارت اسلامی بود بنحوی اگر علم داشت باین که حتماً کشته می شود عقلایی نبود که باین قیام تن دردهد و بعد فهمید که به او نیسرنگ زده اند و وقتی خودرا گرفتار دید شهادت را اختیار نمود و شهادت مطلوب ثانی امام بود و اگر علم داشت که کشته می شود قیام نمی نمود بخصوص که یزید هم عمرش کوتاه بود و حتماً حضرت بعد از یزید خلیفه می شد، حاکی از عدم درك و بررسی درست است، مثل اینکه در آن دوره یزید منحصر بفرد بود در حالتی که او آلت دست بنی امیه و اتباع آنان بود و هیچ نقشی در خلافت نداشت. حضرت امام حسین هوشیار تر از این بود که از اجتماع عصر خود و روحیات مردم غافل باشد و برای او مسلم بود که اگر آن صحنه بی نظیر را بوجود نیاوردو اجتماع مسلمین را بواسطهٔ این قیام بزرگ (فدا کردن خود و عائلهٔ خود بنحوی تکان دهنده) متوجه فساد دستگ ه حکومت ننمایسد بی سروصدا اورا خواهند کشت بدون آنکه آب از آب تکان بخورد(۱) و حکومت اسلام نیز بکلی به حکومتی محلی وقومی تبدیل می شد .

<sup>(</sup>۱) اصولاً مسألهٔ خلافت کلیه و ولایت مطلقهٔ محمدیه یکی از غیوامض مسائل علیم توحیداست معتقد ما در مسألهٔ ولایت ونحوهٔ وجود ولی کامل وکیفیت علم او بمراتب وجود و احاطهٔ او بمظاهر وجودی غیر از تلفیقات متکلیماناست. امام مظهر اسیم اعظم الهیاست و حق تعالی بجمیع اسماء خود در امام تجلی نمودهاست و اسماء الهیه از مشکات ولایت کلیه امام بکمال ظهور و بروز که ازآن بکمال جلاه واستجلاء تعبیر نمودهاند رسیدهاست لذا علماو محیط به کافیهٔ ذراری وجوداست. بیجهت نیست که اهل توحید ازجمله سیدنا الاستاذ (سیدالاساطین ورئیس الملهٔ والدین و قشرة عیسون الموحدین) در دسالهٔ «مصباح الهدایه»

# بیان وجوه فرق بین تفسیر و تاویل بوجه تفصیل

تأویل بحسب لفت دربسیاری ازموارد مرادف تفسیر است در کثیری از کیات و احادیث این دوافظ مترادف استعمال شده اند (اول الکلام تأویلا)

مقام واقعی امام را مرتبهٔ احدیت وجود دانسته اند و تصریح کرده اند که: \_ عقل اول \_ جبرئیل \_ حسنه ای ازحسنات ولایت کلیهٔ علویه است .

بایددانست که بنا بر فرمودهٔ استاد ـ دامظله ـ ولتی کامل بحسب این مقام احاطهٔ حضوری بهمه چیز دارد ومقام دنیایی ومرتبهٔ ظاهری او درنشأت ماده بمقام اصلی او متصل است . لذا در روایات خاصه وارداست که: امام هروقت اراده نماید همه چیز را میداند، کنایه از آنکه وجود ناسوتی او متوجه مقام باطن کلی خود می شود و همه مراتب وجودی را درمظهر وجود کلی خود شهود می نماید و همه حقایق را در لوح وجود وصحیفهٔ ذات خود مشاهده می کند لذا عین ثابت او سمت سیادت نسبت بسایر اعیان دارد ولذا لسان قابلیت او اتم السنه است و آنچه از قعلیات و جهات وجودی که ظهور آن از حق اول امکان دارد ومی شود که وجود امکانی، آن فعلیات را پذیرا شود درمقام استعداد کلی وعین ثابت امام به فعلیت رسیده است و ولتی کامل مظهر اسم اول و آخر و ظاهر و باطن و مظهر اسم رحمان ورحیم است و اسم رحمن صورت حقیقت اسم اول و آخر و ظاهر و باطن و مظهر اسم رحمان ورحیم است و اسم رحمن صورت حقیقت

استدالله در وجود آمید در پس پرده هرچه بود آمد

از ازل تاابد هرچه فیض ازحق بحقایق وجودی رسد اصل آن فیض وحقیقت آن دروجود جمعی ملکوتی ولتی اعظم بنحو اعلی و اتم موجود است لذا هر فیض بهر قابلی برسد امام واسطهٔ درظهور آن می باشد (وان ذکر الخیر فانتم اوله و آخره و اصله و فرعه ، بکم فتحاله و بکم یختم) رجوع شود به رسالهٔ مصباح الهدایة فی النبوة و الولایة تألیف سیدنا الاستاد القدین حیله الله من افضل اولیاده المقربین و افیضت برکات انفاسه علی العالمین . .

وتأوله، دبيره وقيدره وفسيره درآية شريفة: فاماالذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منهابتفاء الفتنة وابتفاء تأويله ... ومايعلم تأويله الاالله .

در آیات قرآن تأویل بمعنای بیان و کشف وایضاح زیاد استعمال شده است ، تأویل دراصطلاح متأخران از علمای اصول فقه وعلمای کلام غیر از معنای لفوی بمعنی ایضاح و کشف است محققان درمبحث حجیت قطع و تحقیق آنکه حجیت قطع ذاتی است (۱) گفته اند: اگر مفهوم آیه یی مخالف حکم عقل باشد باید آن را تأویل نمود ویا آنکه جمعی از اهل کلام معتقدند که آیات ظاهر در تجسیم را باید تأویل نمود؛ مرادشان آنستکه باید آنرا حمل برمعنایی نمود که لایق مقام ربوبی باشد (۲) .

۱ در السنه شهرت دارد که حجیت ذاتی قطعاست وما میدانیم که حجیت نسبت بقطع وعلم نهذاتی باب برهاناست نهذاتی ایساغوجی چون صورت علمیه کاشف از واقع بحسب وجود خارجی واقع دریکی از مقولات ده گانهاست و مقوم حقیقت آن که جنس فصل آن باشد ذاتی آناست (ذاتی باصطلاح کلیات خمس) و کشف و نورانیت و حکایت از واقع و سایر لوازم غیر منفك از آن ذاتی باب برهاناست و حجیت نسبت بصورت علمی واقع در لوح نفس مسلماً جزء این دوقسم نمی باشد. ناچار مراد اهل تحقیق آنست که صحت احتجاج در مقام حصول قطع مسلم است.

۲ مثل تأویل عرش و کرسی وسایر الفاظ موجود در کتاب و سنت که ظاهر شان منافی مقام ربوبیت است و ما در بحث بعد در مقام تحقیق در قول حق و مختار در این مسأله بحث خواهیم نمود .

حقیر درشرحخود بررسالهٔ توحید ونبوت وولایت قیصری وتعالیق بررسالهٔ ولایتشیخ مشایخنا العظام ـ آقامحمدرضا اصفهانی قمشه یی کهدردست طبعاست دراین مسأله مفصلاً بحث نموده است. ما دراین حواشی بیان نموده ایم که حسنات ولایت کلیه بخصوص خاتم ولایت محمدیه مهدی موعود ـ روحیفداه - تناهی ندارد وحق تعالی کلیهٔ اسماء کلیه وجزئیهٔ خویش دراین مظهر بفعلیت تامه میرساند للا عارف نامدار حموی گوید: یسمع اویظهر من شراك نقله اسرارالتوحید ـ ارواح العالمین فداه .

قدمای از مفسران لفظ تفسیر و تأویل را بیك معنا حمل نموده اند و این لفظ را ازجهت نسبت متساوی میدانند وبرخی بین این لفظ تساوی قائل نیستند ولی تباین بین این دولفظ از حیث نسبت معتقد نیستند و تفسیر را اعم از تأویل دانسته اند. بیان معنی ومفهوم لفظ بطور مطلق تفسیر وبیان مفهوم لفظ بامعنایی که متبادر از ظهور لفظ نیست تأویل است (۱) در مباحث بعد این معنا را شرح میدهیم .

شاید کسانی که گفتهاند: فرق بین تفسیر وتأویل آنستکه اگر لفظ بیك معنا که غیر آن نیز محتمل نباشد توجیه شدود تفسیراست و تأویل عبارتست از اراده یك معنا باستناد بدلیل وبرهان از لفظی که دارای معانی متعدد باشد ودلیلی ازبرای اراده معانی دیگر موجود نباشد.

بعبارت دیگر اگر لفظی دارای معانی متعدد باشد و اراده یکی ازمعانی

۱- باید مراد قائل اینباشد که مفهوم ومعنای مفاد ازجمله بامقدمهٔ خارجی (درصورتی که بدون مقدمه خارجی اینمعنا ازلفظ وجمله مستفاد نشود) تأویلااست و تفسیر اعماست از اینمعنا. دانشمند بزر گوار معاصر عبدالعظیم زرقانی در این باب گوید: «وبعضهم بری ان التفسیر یخالف التأویل بالعموم و الخصوص فقط، و یجعل التفسیر اعم مطلقا و کأنه برید من التأویل بیان مدلول اللفظ بغیر المتبادر منه لدلیل. ویرید من التفسیر بیان مدلول اللفظ مطلقا ، اعمم من ان یکون بالمتبادر او بغیسر المتبادر» مراد ایشان ناچار این است که بیان معنا ومفهوم و لفظ چه این معنامستفاد از انور تورت الفاظ موجود در جمله باشد و یا با ضم مقدمه معنا مستفاد شود مستفاد از صورت لفظ تفسیر ومفهوم مفاد از لفظ با ضم مقدمه تأویل است مثلاً جمله: یدالله فوق ایدیهم. چون خداوند دارای جسم نیست ظاهر آن مراد نمی باشد پس مراد قدرت مطلقهٔ حق است که محیط بر همهقدر تهااست استفاده این معنا از الفاظ تأویل است وشاید: لایعلم تأویله . اشاره باین قبیل از موارد است .

مستند بدلیل ازبین معانی دیگر که مستند بدلیلنیست تأویلاست و توجیه لفظ بیك معنا که غیر آن محتمل نباشد تفسیر است .

جمعی معتقدند که تأویل با تفسیر مباین است بنابراین درآیات قرآنیه تفسیر عبارتست از معنای مقطوع مفهوم از آیه و حصول قطع ویقین بآنکه مراد حق از آیه همین است ولاغیر ولیکن ترجیح یکی از معانی محتمله بر معانی دیگر بدون حصول قطع و یقین تأویل است(۱) .

برخی دیگر گفته اند: بیان معنای لفظ از طریق روایت تفسیر، و بیان آن از طریق درایت تأویل است (۲) .

۱- بنا براین تعیین یك معنا جهت لفظ، درصورتی كه قطع داشته باشیم مسراد متكلم همان معنای معین است و لاغیر تفسیراست و این قطع باید مستند باشد به نص كتاب كه مفید قطع است و یا مستند بدلیل شرعی متواتر و صحیح و تام و اگر منشأ آن دلیلی نادرست و سبب حاصل از دلیل غیر شرعی باشد و مفستر بو اسطهٔ تحصیل مقدمات حاصل از وهم و عقل غیر منور بنور شرع معنایی را از آیه استخراج نماید و یا آنكه بعقل ضعیف خود قو اعدی را تحصیل نماید كه آیه را بآن تطبیق دهد تفسیر ممنوع و از قبیل تفسیر برأی و اتباع از ظن خواهد بود .

جماعت اشاعره و معتزله به آیات قرآنیه در جبر و تفویض استدلال نمودهاند و عقیده هردسته از این دوجماعت درست نقطهٔ مقابل عقیدهٔ دیگر قراردارد. اشاعره بعداز نقل آیات موهم جبر بعنوان تفسیر و آنکه بطور یقین مراد حق از تکلئم بسه آبات موهم جبر نفی استناد افعال از عباد و اثبات فاعلیت حقیقی برای حق در این ورطه افتاده اند. و معتزله نیز تفویض را مفاد آیات قرآنیه آنهم مفاد قطعی دانسته اند.

۲۰ نزد اهل تحقیق از متألهان ازمفسران واکابر از اهل تأویل از صوفیه و عرفای امت مرحومه مبنای تأویل برشهود و کشف تاماست که ازمتابعت صحیح از صاحب شربعت محمدی وطریقت علوی حاصل می شود و منشأ علم آنان کتاب مبین

زرقانى در مناهل(۱)گويد: «بعضهم يرى انالتفسير مباين للتأويل . فالتفسير هوالقطع بأن مرادالله كذا، والتأويل ترجيح احدالمحتملات بدون قطع. وهذا هو قول الماتريدى ، اوالتفسير بيان اللفظ عن طريق الرواية ، والتأويل بيان اللفظ عن طريق الدراية ، اوالتفسير هو بيان المعانى التى تستفاد من وضع العبارة ، والتأويل هو بيان المعانى التى تستفاد بطريق الإشارة » .

برخی از اهلذوق بطورکلی تفسیررا مستفاد از عبارات و ظواهر و نصوص کتاب وسنت میدانند و تأویل را مأخوذ از اشارات (معان قدسیه ستنهل من سحب الفیب علی قلوب العارفین) واصحاب اشارات همان اولیاء محمدیین هستند که علوم آنها مستفاد از حی لایموت است نهمفاد افکار و فهوم اهل ظاهر ومنقول از (میت بعد میت).

کشف وشهود بعداز طی درجات علم الیقین و ورود درمنازل تحقیق ورفض تعینات بشری وقطع تعلقات ناسوتی حاصل می شود و حقیقت کلام الهی حاصل نمی شود مگر بعداز محو موهومات و صحو معلوم و کشف سیسر وهتك سیر که: الحقیقة نور بشرق من صبح الأزل ویلوح علی هیاكل التوحید آئـاره.

لذا اهل تفسير (اشخاص واقع در عوالم تبعات طبع نفس) با اهل تأويل (صاحبان قلب وواقفان بهاسرار) درمعارضه اند بهمين لحاظ مختار

درعالم شهوداست وعلم آنها حاصل ازظهورات و اتباع از مفاهیم نمی باشد و مفسر چون ازشهود حقیقت کلام الهی عجز دارد وغیب معانی براو مستور و مجهول است باید ازاصحاب شهود و ارباب مکاشفات درفهم حقایق قرآنی استمداد نماید .

۱ المناهل تأليف فاضل محقق عبدالعظيم زرقاني ط۱۳۷۲ ه ق ص ٤٧١ ، ٤٧٣ و ٤٧٣ .

نگارنده این سطور درفرق بین تفسیر و تأویل آنست که تفسیر راجعاست بمعانی مفاد از ظهر قرآن و قالب الفاظآن و تأویل راجعست به مقام باطن و ملکوت قرآن که: «ان للقرآن ظهراً و بطناً و …» .

فیلسوف متأله ومحدث بارع صدرالمتألهین مؤلف کتاب حاضر رأی خاص دراینمقام دارد که در اواخر تفسیر (آیةالکرسی) واینرساله به تحقیق آن پرداختهاست و تلمیذ عظیم الشأن او در معارف حقیقیه همین مشربرا اختیار فرمودهاست که نگارنده اینسطور به تحقیق آن می پردازد است به یقول الحق و هو یهدی السبیل ...

#### \* \* \*

بهراحال درمقام وجوه فرق بین تأویل و تفسیر وجوه زیادی بالغ بر چهارده یا پانزده وجه بیان شدهاست. یکی آنکه تفسیر اراده یك معنای معین ومشخصاست از الفاظ وعبارات كتاب وتأویل اراده كلیهٔ معانی محتمله.

دیگر توجیه نمودن لفظ است بمعنایی که غیر آن احتمال داده نشود و تأویل اراده معنای واحداست ازمعانی متعدد با قیدی که ذکرشد . ودیگر آنکه متعلق تأویل در ایت است و وجه دیگر آنکه اراده جمیع معانی لفظ تأویل (۱) و تعیین یك معنا واراده آن تفسیر است. وجه دیگر

۱ حمتكلتم الهى چون احاطهٔ قيوميه ومعيت تامه بهجميع اشياء با جميع حقايق دارد مى تواند لفظ را مرءات معانى متعدد ومتكثر قراردهد و از لفظ جميع معانى ومصاديق را اراده نمايد (نه آنكه لفظ قالب مطابقى باشد ازبراى يك معنا وبقيه معانى ازلوازم معنا يالفظ محتملاً ويا معانى داراى لوازم متعدد باشند كما توهمه المحقق الخراسانى صاحب الكفايه دربيان معناى ان للقرآن بطناً ولبطنه بطناً...) و

آنکه تفسیر عبارت است از تعیین مقصود از لفظ به ارادهٔ استعمالی و تأویل در این صورت و فرض عبارت است از بیان مراد و تعیین مقصود و غرض جدی به ارادهٔ و اقعی .

وفرقاست بين اراده جدى (١) و ارادهٔ استعمالي كما حقق في الاصول

ما بیان خواهیمنمود که استعمال لفظ در اکثر ازمعنای واحد دراین باب جائز بلکه واقع است در این مورد تمام معانی بیك لحاظ سعی اطلاقی انبساطی مورد لحاظواقع شده اند و لفظ در کافئ معانی یعنی درجمیع آنها بیك اطلاق سعی انبساطی استعمال گردیده است.

بنا براینفرض درقرآن کریم مثلاً ازلفظ میزان (نضعموازینالقسط) درمقام یك معنا ازمعانی میزان ارادهمیشود ولی درمقام تأویل درمقابل لفظ میزان جمیع معانی میزان (ازباب آنکه میزان وضع شده است از برای معنی عام، موضوع له الفاظ در اصطلاح ارباب تحصیل معانی عامه است) ازعقل و منطق و نحو وصرف و علم اخلاق و اسطر لاب و قیان و شاقول و ترازو و پرگار تا امام و کتاب مبین و ..... اراده می شود .

۱ ـ یکی از اکابر عصرما ۱ -ادامالله تعالی ظله - دراین باب فرماید:

«... مثلاً ما مشاهده می کنیم که درقر آن مجید سه قسم جزا و اجر برای انفاق در راه خدا، مقررشده است که بین آنها اختلاف و فرق زیاد است. مفسر این مراتبرا مستند بفعل حق تعالی میداند و این عقیده را که خداوند هر چه بخواهد بهر کسمی دهذ بدون ملاحظه اختلاف قو ابل و نظر باین معنا که جزاف در فعل حق نیست و اراده جزافی از او مسلوب است و لی لسان تأویل از این مرحله بر کنار است و مراتب را

<sup>(</sup>۱) سيد اهل التحقيق مجتهدبارع كامل وحكيم محقق وعارف متألّه المترقى بمدارج الحق واليقين سيدمحمّدكاظم عصار اديمت بركاته.

ودراین مقام تحقیقی لطیف است که درجای خود بیان می شود چون غرض ما از این مقدمه ذکر مطالب برسبیل اختصار است از تطویل و تفصیل خودداری می شود .

باید باین نکتهٔ دقیق توجه تام داشت که تأویل بحسب موارداستعمال دارای معانی خاصهاست ودرمقابل تفسیرهم دراین مقام مختلف می شود و باید دید که می شود جهت تفسیر و تأویل معنایی جامع بیان نمود که به جمیع مرارد ومصادیق منطبق باشد .

مثلاً: درموردی تأویل اطلاق می شود ومراد از آن صرف لفظ از معنای ظاهر وحمل آن برمعنایی مناسب مقام ومورداست مثل آنکه آیات در تجسیم بامقام قدس ربوبی عز شأنه سازش ندارد(۱) محققان گویند:

بحسب مراتب قوابل وتفاوت بین درجات آنها مختلف مشاهده می نماید . چه آنکه اگر شخص انفاق کننده در قالب مرحله مادی و ناسوتی باشد نتیجهٔ انفاق او اجر و مزد مادی و شبیه آن می اشد و اگر شخص منفق در مرحلهٔ ملکوت باشد جزای انفاق او از سنخ عقلانیات و اگر منفق اهل کشف و شهود صوری و یا اهل کشف معنوی باشد نتیجهٔ عمل او از سنخ احکمت و از جنس حقایق خواهد بود تا برسد به کسی که جزای انفاق او لقای حق و مرتبهٔ اعلای آن اختصاص به اهالی جنات صفات و ذات خواهد بود ...» .

۱ این مسأله امر دیگری است که اصولا چرا حق حکیم محیط بجوانب کلام خود در مقام بیان صفات الهیه کلامی ذکر کند که بحسب ظاهر منافی مرتبه ومقام احدیت ذاتیه باشد ما بیان کردیم که این ظواهر مراد واقعی است وحق بحسب فعل

<sup>(</sup>۱) رجوع شود به تفسير سورهٔ حمد تأليف سيدمحمد كاظم عصار طهراني ط ١٣٦٠ ه. ق. با مقدمهٔ سيد جلال الدين آشتياني ط چاپخانهٔ دانشگاه مشهد، ص٦٤٠٦٣٠٦٠ .

ظاهر مراد نیست وباید آنرا تأویل نمود و بمعنایی حمل کرد که منافات با مقام تنزیه حق تعالی داشته باشد ومفهوم لفوی تأویل یا یکی از معانی آن که بمعنوی قصد یا رجوع باشد بااین معنا سازش دارد و نیز در برخی از موارد تأویل و تفسیر همان معنای شرح و توضیح و تبیین را می فهمانند. اما معانی اصطلاحی تأویل آنهم نزد برخی از ارباب تحقیق که تأویل عبار تست ازمعانی مستفاد از بطون سبعهٔ قرآنیه و تفسیر راجعاست به معانی ظاهر الفاظ مثل آنکه انسان و نیز مطلق کتاب تکوین از باب تطبیق بین کتاب تدوین و تکوین دارای ظهر و بطن و از برای بطن نیز بطنی است الی سبعة ابطن یا سبعین بطونا و باعتباری بطون کتاب تدوین و تکوین نهایت ندارد این ها اموریست که اهل تحقیق برای خود اصطلاح بوجود آورده اند تا حقیای را بصور تهای مختلف تقریر نمایند و مواردی تأویل و تفسیر اطلاق شده است دیگر از وجوه فرق بین تفسیر و تأویل و جهی است که صدر المتالهین و دیگر از وجوه فرق بین تفسیر و تأویل و جهی است که صدر المتالهین و شاگردا و آخوند فیض (قده) بیان فرموده اند و آن از این قرار است:

فیض کاشانی در کتاب مستطاب معارف الهیه(۱) به تبع استاد خود مطلبی بیان نموده است که حاصل آن در این جا ذکر می شود:

ملامحسن فيض در مقدمهٔ كتاب ِ تفسير خود (تفسير الصافى) ورساله

متصف است بصفات امکان و بنابر و حدت شخصیه و توحید و جودی ظاهر و جود و باطن آن در سلك یك اصل قر اردار د و هر مرتبه حکمی دارد و باعتبار ظهور در مراتب اکو ان حتماً و جود باید منصبغ بحکم مظاهر گرددوظاهر و مظهر در اصل بیك و جودمو جودند ۱ این کتاب در دست طبع است و بهمین زودی ها بامقدمهٔ حقیر منتشر می شود.

نظر باینکه اینمعنا از تأویل که درکلمات فیض و استاد علام او موجوداست تحقیق و مختار جمع کثیری از محققان است کلام اور ا تقریباً مفصل تر از دیگر ان نقل می نمائیم و قول تحقیقی نیز در این باب مختار شیخ اکبر ابن عربی است که مختار نگارنده این سطور است و این قول نز دیك است به مختار و مشرب صدر الحکماء –قدس الله نفسه –

(المعارف الإلهيه) وكتاب (عين اليقين) وبعضى ديگر از آثار خود به تبع استاد علام خود، درمقام فرق بین تأویل وتفسیر چند اصل مقرر داشتهاست و نتیجه گر فته است که شخص واقف در مقام تفسیر حکم شخص نائم را دارد وبعداز بیداری بحقیقت کلامی الهی مثلاً یی برده وبمقتضای کلام معجز نظام «الناس نيام، فاذا ماتواانتهوا» بعدازعر وجبمقام ملكوت آنچه راكه درك ميكند تأويل كلام حقست وتأويل بعقيده ملاصدرا -كما صرح به في هذه الرسالة -بمنزلة تعبير خوابست. قال(١)العلامة المحقق في كتبه . «... مامن شيء في عالم الحس والشهادة الا وهو مثال وصورة لأمر روحاني في عالم الملكوت ، وهو روحه المجرد و حقيقته الصرفة ... و عقول الخلائق في الحقيقة امثلة للعقول العالية فليس للأنبياء ان يتكلُّموا معهم الابضر بالأمثال لأن لهم ان يتكلموا الناس على قدر عقولهم وقدر عقولهم انهم فيالنوم بالنسبة الى تلك النشأة والنائم لايكشف له شيء في الأغلب الا بالمثل . ولهذا من يعلم الحكمة غير اهلها يرى في المنام انه يعلق السَّدر في اعناق الخنازير،... وذلك لعلاقة خفيسَّة بين النشئات - فالناس نيام، اذاماتو اانتهوا - وعلموا حقائق ماسمعو هبالمثال وارواح ذلك، وعلموا انتلك الأمثلة كانت قشوراً. قال الله سيحانه: انزل من السماء ماءاً فسألت اودية بقدرها فاحتمل السيل زبدا ... فمثل العلم بالماء والقلب بالأودية والينابيع والضلال بالزبد ... ثم نبّة في آخرها فقال: كذلك يضرب الله الأمشال... فكل مالا يحتمل فهمك فان القرآن يلقيه اليك على

۱ حرجوع شود بمقدمهٔ کتاب تفسیر -صافی- واوائل کتاب عین الیقین ۱ و رساله -المعارف الإلهیه و نیز رجوع شود به او اخر تفسیر آیة الکرسی از صدر المتألهین.

<sup>(</sup>١) عين اليقين ط تهران ١٣٢٣ ه ق ص ٢١٢، ٣١٣، ٢١٤ ٠

الوجهالذى كنت فىالنوم مطالعاً بروحك للوحالمحفوظ، ليمثل لك بمثال مناسب(۱) وذلك يحتاج الى التعبير فلتأويل يجرى مجرى التعبير، فالمفسر يدور على القشر ون مفسر حقايق ملكوت را مشاهده نمى نمايد واز عتبه باب الفاظ تجاوز ننموده ومهاجرت بسوى معانى وحقايق محكى الفاظ نكرده بااهل تأويل منازعه دارد

غزالی نیز همین مسلكرا اختیار نموده وآنچه كه ملاصدرا و فیض دراین مقام ذكر كردهاند ملخص كلام شیخ نحریر غزالیاست كه دربیان این قسم ازمطالب متفرداست یا كمنظیر .

این تصویر دراینباب -فرق بین تفسیر وتأویل- بسیار عالی ونفیس است ولی نسبت باشخاصی که خیالشان تحت سیطرهٔ قوهٔ عاقله عیقال نشده باشده وغلبه با احکام خیال نباشد قوهٔ فکری مفسر دائما گرد صور خیالی وحول معانی جزئی دور می زند و واهمه وقوه خیال دائم درصحنهٔ ادراکات فعلش محاکات صور جزئی باشد، اما اشخاصی که قوهٔ خیال خویشرا مفلوب قوهٔ عاقلهٔ خود نموده اند معانی وحقایق مفهوم از الفاظرا بهاتم واظهر صور درك نمایند و خیال را درمقام صدق لفظ برمعانی کلیه کنار زده و فقط درمقام تطبیق لفظ برمعانی و مصادیق متکثره قوهٔ خیال را استخدام نمایند ومانع ازمعارضه بین قوهٔ خیال باعاقله شوند لذا اهل تفسیر بعداز تجاوز ازمقام تخیل ونیل بهقام تعقل تام تسلیم اهل تأویل شوند (۲)،

۱ – روح کلام در این مقام است. شخص نائم بو اسطهٔ عدم اتصال بملکوت حقایق را در عالم معنا مشاهده نمی کند و الفاظی که حکایت از مدر کات در قوهٔ خیال نماید احتیاج به تعبیر دارد مثل تعبیر آویز ان نمودن در رست به اعناق خنزیرها به تعلیم حکمت بشخص غیر اهل .

۲ سیسر اینکه دومی قرآنی را که حضرت ولایتمدار شاه مردان تهیه نمودند

بنابرعقیدهٔ فیض و صدرالحکما متشابهات از کتاب و سنت «کلها محمولة على ظواهرها ومفهوماتها الأولیسة من دون حاجة الى تأویل اوحمل على تمثیل او تخییل... الا ان للمفهومات مظاهر مختلفه(۱) ومنازل شتى و

-

-قرآنی که مشتمل بود برذکر موارد نزول آیات و تفسیر و تأویل آیات بیتنات قرآنیهنپذیرفت و گفت ما احتیاجی بجمع آوردهٔ تو نداریم این بود که حضرت جمیع مراتب
ومقامات را پیموده بود و بهمه مراتب قرآن از ظهر و بطن و حد و مطلع احاطه داشت
وحضرات متوقف درمقام ظهر و قشر قرآن بودند و بین عالم به تأویل و متوقف در
ادنی درجهٔ تفسیر تعارض تام و جود دارد لذا اگر کسی از متشابهات قرآن سخن
می گفت دومی سراورا باعصا می شکست ولی سرور اولیا می فرمود: «سلونی قبل ان
تفقدونی» و نیز فرمود: اگر اهل فهم و درك و جودداشت از تفسیر فاتحة الكتاب
هنتاد شتر را بار می کردم .

۱- متشابهات ازقرآن مختلفند برخی از متشابهات ازناحیهٔ وضع لفظ و اینکه آیا لفظ وضع شده است ازبرای نحوهٔ خاصی از تحقق وظهور ویا آنکه معنا دارای مراتب مختلف وسعهٔ درجات است و دیگر آنکه گاهی تشابه ازناحیهٔ عدم درك حقیقت ویا صفت ویا عدم نیل ویا عدم تعقل موضوع له است مثل آیات صفات برخی بعضی از آیات را متشابه میدانند ازباب آنکه ازدرك حقیقت نحوهٔ قیام اشیاء مشلا بحق تعالی غفلت دارند درقرآن مجید است «وهو معکم اینما کنتم» اهل ظاهر و مردم عامی متظاهر در کسوت اهل دانش گمان کرده اند که معیت حق با خلق ملازم است با حدوث حتی یا اتصاف او بامکان لذا معیت را معیت درعلم دانسته اند در حالتی که علم حتی عین ذات اوست این جماعت نمید انند که وجود حتی محصور در مرتبه ای نمی باشد و نمی توان مرتبه بی از و اقعر ا تعقل نمود که حتی در آن مرتبه تحقق نداشته باشد اینان از فرط جهل و نادانی در این و رطه افتاده اند و نمید انند که از ناحیهٔ حق بمقتضای احاطه و معیت قیومی معیت در جمیع مراتب و جود از برای جمیع موجود ات

قوالب متعددة، حسب تعددالنشآت واختلافات المقامات.

وكذلك لله تعالى فى كل عالم من العوالم مظاهر ومرائى ومنازل ومعالم يعرف بها... فكل انسان يفهم من تلك الألفاظ مايناسب مقامه والنشأة التى غلبت عليه، والكل صحيح وهى حقيقة فى الكل، ولكن لكل فى محله.

قد ورد فى الحديث ان المساجد بيوت الله . فلفظ البيوت فيه حقيقة وذلك لأن المسجد محل العبادة ومحل العبادة بماهى عبادة هو محل حضور المعبود و موقف شهوده فيكون بيتاً له بالحقيقة لا بالمسجاز ... ولكن يكون بيتاً معقولاً للمحسوسا باحدى هذه الحواس ، وما هو المحسوس ليس معبداً ومشعراً للعبادة بل هو من هذه الجهة كسائر مواضع الأرض ، وكل محسوس ذى وضع ليس ذاته بذاته محسوسا من كل وجه، فان زيداً مثلاً ليس بمحسوس من جميع وجوده بل محسوسيته باعتبار كونه متقدراً ذا وضع واما من حيث كونه ناطقاً متوهماً متخيلاً عالماً ... فليس ممايناله الحس. ويؤيد هذا ماورد في حديث آخر: ان المسجد يتروى بالنخامة مع ان المحسوس منه لم يتغير مساحته اصلاً . فكان المراد ان النخامة توجب قللة توجب قللة وقيره وتعظيمه لأنه محل عبادة الله ، فيجب ان يكون موقراً مستعظماً . والنخامة فيه تنافى ذلك ، فيقل عظم قدره في العقل لا في الحس .

مسألهٔ مهمی که دراین تحقیق مدخلیت عظیم دارد همان مسألهٔ وضع الفاظ است از برای معانی و حقایق عامه مطلقه واینکه ازبرای هر معنی از معانی حقیقت و روح واصل وباطن ونیز اینمعنا دارای قالب و صورت و

محقیق و مسلیم است ولی حقایق امکانیه از این معیت فقط باندازهٔ وجود خود بهره دارند وحق تعالی رفیع الدرجات است و مرتبه و مقام شامخ و جودی او باندازه ای رفیع است که حقایق و جودیه بالذات از مقام صرافت و جود تأخیر و جودی دارند.

ظاهراست الذا ارباب تحصیل گفتهاند: همانطوری که قرآن دارای ظهر و باطن باطن وباطن باطناست جمیع حقایق موجود در عالم نیز دارای ظهر وباطن وحقیقت انسان درست مطابق قرآن دارای مراتب متعدد ازمظاهر ومجالی وجودی است و کتاب تکوین و تدوین بحسب ظهور وبطون مناسبت تامه دارند وهمانطوری که بیان نمودیم خطابات الهیه بیان حال و السنهٔ احوال مخاطبان از افراد بشراست واین حکم شامل افراد انسانی است از حیث تعین او درعالم علم حق ومقام واحدیت و مقام ومرتبه عین ثابت او تا تحقق و تقرر او در ارحام و استقرار در مشیمهٔ رحم اهل تحقیق موضوع له الفاظرا حقایق و معانی و ارواح میدانند و از آنجائی که معانی و حقائق ، متنزل در قوالب و صورند، وصور ظهور و تجلی معانی و حقایقند، الفاظ به حقیقت و روح ومعنا وظاهر وصور وقالب بنحو حقیقت اطلاق می شوند.

مثلاً موضوع له -قلم- مطلق مبد، ترقیم و تحریراست ولی شخص موجود درعالم ظاهر وصورت، ازلفظ قلم مطابق آنچه که با حسخود ادراك می کند ومعهوداوست آلت و وسیله کتابت که از آهن یا نیساخته شده میفهمد نه معنای کلی واصل صادق برجمیع مراتب ترقیم و تسطیر . ولی اهلمعنا ازقلم همان معنای کلی که قلم متخذ ازنی قالب وصورت آن محسوب میشود می فهمد لذا لفظ قلم موجود در آیه وحدیث را (علمبالقلم وعلی الإنسان مالم یعلم ویا اول ما خلق الله القلم) حمل بر معنای مجازی نمی نماید لذا قلم حقیقی نزداو قلم اعلاست که روح ومعنای قلم است و مطلب دیگری که در فهم مشرب مؤلف خالی از فایده نیست آنست که محقق فیض درعین الیقین به تبع استاد علامهٔ خود فرموده است: «... ولما کان فیض درعین الیقین به تبع استاد علامهٔ خود فرموده است: «... ولما کان انانس انما یتکلیمون علی قدر عقولهم ومقاماتهم فما یخاطب به الکل یجب ان ایکون للکل فیه نصیب ... فالقشریه من الظاهریین ، لایدرکون الاالمعانی القشرییه . کما ان القشر من الإنسان وهو مافی الإهاب والبشرة من البدن لا

ينال الا قشر تلك المعانى، وهو مافى الجلد والفلاف من المواد والصور ، واما روحها وسشرها وحقيقتها فلا يدرك الا اولو الالباب وهم الراسخون فى العلم.

ولكل منهم حظ قس او كثر، وذوق نقص ام كمل ولهم درجات فى النرقى الى اطوارها واغوارها واسرارها و انوارها. واما البلوغ للإستيفاء والوصول الى الأقصى فلا مطمح لأحد فيه ولو كان البحر مداداً لشرحه والاشجار اقلاماً فاسرار كلماته تعالى لانهاية لها...

سبب اختلاف ظواهر کتاب و سنت در عقاید ونیز علت وجود متشابهات درقرآن وخبر برای آنست که مخاطب به خطابات الهیه طوایف مختلف ازمردمند وحق تعالی جهت هدایت مردم ورسانیدن مکلفان به کمالات لایق آنان طوایف متعدد را در نظر دارد وحضرت ختمی مرتبت ارشاد مردم ورسانیدن موجبات سعادت آنان با یک طبقه از ناس و یک دسته ازمردم که بحسب ادراك دریك سطح قرار دارند مواجه نمیشود عقول و افهام مردم در نهایت اختلاف است واستعدادات آنها جهت درك معانی کلام حق و نیز قوابل ناس جهت تکمیل نیز اختلاف عظیم دارند.

نگارنده این مطلب را درمباحث قبل درمقام بیان ستر لزوم وجود کسی که بعلم لدنی مفاض از حق عالم به ظهر وبطن ومحیط به حد ومطلع کتاب وجود باشد بیان نمودم .

بعقیدهٔ حقیر فرق بین تفسیر و تأویل از کلام نبوی وروایت مأثوراز اهل عصمت فهمیدهمیشود - تفسیر راجعاست بهبیان معانی ظاهر کلمات قرآنیه وارتباط دارد با قالب الفاظ وعبارات کتاب حق و تأویل اختصاص دارد بهدرك بطون معانی قرآنیه و چون قرآن دارای مراتب متعدد ازبطون است هفت بطن یا هفتاد بطن هرمرتبهٔ دانی نسبت بمرتبهٔ عالی تفسیر و مرتبهٔ عالی تأویل آن محسوب میشود همانطوری که شیخ اکبر محیی الدین

ابن عربی فرمود که: ان الظهر هو التفسیر، و البطن هو التأویل، و الحد ما یتناهی الیه المفهوم، و المطاع مایصعد الیه منه فیطلع علی شهودالملك العلام، چون حق باسم (المتکلم) متجلی درمراتب کلامی است مرتبه یی که حق در آن مرتبه اراده نموده است تجلی درمظاهر ومراتب وجودی و ابر از و اظهار کلمات وجودیه را مطلع کتاب وجود است بعضی مطلع کتاب وجودرا عقل اول ومقام و احدیت و احدیت را مابعد مطلع دانسته اند ، باعتباری مرتبهٔ و احدیت که مقام تجلی حق است درملابس اسماء و صفات و صور اسماء؛ اعیان ثابته اصل و اساس جمیع کتب الهیه محسوب میشود که اسماء؛ اعیان ثابته اصل و اساس جمیع کتب الهیه محسوب میشود که

ما در آخر این مقدمه بمناسبت مقام به نقل حدیث (ثقلین) که از طرق عامه و خاصه متواتر و از طریق عامله بحسب مضمون تواتر دارد می پردازیم و نتیجه می گیریم که یکی از افراد عترت الی یوم القیامة علی سبیل تجدد الأمثال باقیست کما اینکه قرآن الی یوم القیامه باقی است لقول النبی صسد: «لن یفتر قا حتی پردا علی الحوض یوم القیامة» ان هذا القرآن العلمی و العلم النازل الی اله الله باجمعه متحد مع العترة و فمدة بقاء القرآن بقاء الزمان کما ان بقاء العترة کذلك، فهما مجتمعان فی جمیع العوالم ولا نعنی بالإمامة الا هذا .

یکی از مباحث مهمی که میبایست در این مقدمه مفصل مورد بحث قرار بگیرد، مسألهٔ عترت یعنی اهلبیت عصمت و طهارت و ارتباط آنها (علیهم السلام) به قرآن ومسألهٔ تفسیر و تأویل است چون فریقین نقل کرده اند که پیفمبر بارها فرموده است: «انی قد ترکت فیکم ما ان تمسگتم به ان تضاشوا بعدی، الثقلین و احدهما اکبر من الآخر ، کتاب الله (۱) حبل ممدود

۱ حدیث ثقلین اگرمتواتر نباشد مستفیضاست ولیباانضمام بهاحادیث دیگر

من السماء الى الأرض، وعترتى اهل بيتى - الا وانهما لن يفتر قاحتى يردا على الحوض...»

حدیث الثقلین متواتر، او مستفیض، وقدرواه احمد فی مسنده من طرق کثیرة جداً عن جماعة، و رواه الترمذی فی مناقب اهل بیت من سننه عن خمسة من الصحابه، ورواه مسلم فی فضائل علی (ع) من عدة طرق عن زیدبن ارقم، ورواه الحاکم فی المستدرك(۱) عن زید ایضاً من طریقین، وقال ابن حجر فی الصواعق عند تعرضه لحدیث الثقلین (۲):

«الحاصل ان الحث وقع على التمستك بالكتاب والسنة و بالعلماء بهما من اهل البيت و يستفاد من مجموع ذلك (٣) بقاء الأمور الثلاثة الى قيام

که بحسب مضمون بااحادیث ثقلین توافق دارند مسلماً متواتر است باید معلوم نمود که جهمناسبت (بحسب مضمون این روایات) بین قرآن واهل بیت نبوت که رأس و رئیس آنان باب مدینهٔ علم حضر ترسول، امیر مؤمنان ، شاءمر دان است، وجوددارد.

١ مستدرك، جلد سوم ص١٠٩٠.

٢ فى الآية الرابعة من الآيات الواردة فى اهل البيت.

۳ ابن حجر تصریح نمودهاست که احادیث تمسك به عترت از بیش از بیست تن از صحابی نقل شدهاست .

ما درمباحث بعد درمقام تعرض قول برخی ازمعاصران مصری ازجمله فاضل معاصر –زرقانی– که گفتهاند: اصلاً دلیل بر خلفت علی در کتاب و سنت وجود ندارد و اگر علی منصوص بهخلافت بود بنحو تواتر بما می رسید و نیز بمناسبت ارتباط علی –علیه السلام– باقر آن و مناسبت اهل بیت او باکتاب الهی خواهیم گفت که به چهمناسبت این حضرات در کتب مؤلتف در تاریخ قر آن و مباحث مربوط به قر آن متعرض این روایات نشده اند. ما بیان خواهیم نمود که رجوع ما به اهل بیت حود در معارف قر آن وجود همین روایات است که آنها یعنی اصحاب آنان از اهل

الساعة» ثم قال (يعنى: ابن حجر): ان لحديث التمسك بذلك طرقا كثيرة وردت عن نيسف وعشرين صحابياً » .

این که در احادیث ثقلین مذکوراست که (عترت وکتابالله لایفترقان) نظر حضرت رسول آنست که اهلیت عالم بکتاب خداوندند و این شأن آنهاست در امت مرحومه، ودیگر آنکه خداوند توسط رسول خود عصمت اهلبیت را تضمین نموده است به این معنا که قولا و فعلا در صدد مخالفت با کتاب برنمی آیند و دربیان معارف قرآن مردم را بفلط هم نمی اندازند یعنی مصون از اشتباه ونظیر قرآن (لایأتیهم الباطل من بین یدیهم ولا من خلفهم) و لذا علی عور فرمود: انا کلام الله الناطق .

دیگر اینکه اهلبیت عدیل قرآن می باشند، همان طور که اخذ بکتاب واجباست تمسشک به اهل بیت هم واجب است (۱) .

\_\_\_\_\_\_

سنت وجماعت نقل کردهاند ودرکتب آنها محفوظ ماندهاست در ادواری که نقل یك روایت درفضایل اهل بیت نبوت موجب قتل و زجــر وشتم و هزاران مصائب برای ناقل بود .

۱- بنابراین اینکه عامه نقل کردهاند: عمر گفت: کفانا کتابالله . با این روایات مخالفت نمود بل که این روایات را با آنکه خود از حضرت رسول شنیدهبود طرح نمود اما به چهدلیل این کلام از عمر صادر شد آنست که صاحب ملل و نحل، شهرستانی گوید: اعظم خلاف بین الأمّة خلاف الإمامة، اذ ما سل سیف فی الاسلام علی قاعدة دینیّة، مثل ما سل علی الإمامة فی کل زمان .

اول کسی که مصدر اینخلاف گردید خلیفهٔ اول بود اصل مطلب متفق علیه است ولی در کلام صادر از عمر درمقام بحسب عبارت مختلف نقل شده است . قال رسول الله حس – فی مرض موته: ایتونی بدواة وبیضاً، لازیل عنکم مشکل الأمر واذکر لکم من المستحق بعدی (معلوم می شود پیغمبر به امر خداوند مأمور بود خلیف درا با نص

عبارت حدیث را مختلف نقل نموده اند و این خود واضح است که حضرت در موارد مختلف با عبارات مختلف (با خفظ و خدت معنا و مفهوم) مأموریت خود را انجام داد و امر الهی را اجابت نمود .

از کتاب وعترت به (خلیفتین) تعبیر شده است کمافی حدیث الثعلبی و حدیث احمد فی مسند (جلد ه ص ۱۸۲ و ص۱۸۹) عن زیدبن ثابت: انی تارك فیكم خلیفتین کتاب الله واهل بیتی (لفظ اهل بیت مفسر لفظ عترت است یعنی عترت همان اهل بیت اند) و انهما لن یفتر قا (از لن نفی اب مستفاد می شود) واین خود واضحست که خلافت در قرآن همان اشتمال این کتاب است بر احکام ومعارف و و و خلافت اهل بیت همان امامت و قیام به حفظ شریعت است و تفریق حق و باطل و هکذا و دیگر آنکه در صدر برخی

معيَّن نمايد) قال عمر : دعو االرجل فانه ليهجر (كنايه ازاينكه ما خود طرح اين كاررا ريخته ايم) .

بخاری سمحمدبن اسماعیل باسناده عن عبدالله بن عباس نقل کرده است : لما اشتد بالنبی مرضه الگذی توفتی فیه قال ص...: ایتونی بدواة وقرطاس اکتب لک کتابالله کتابالله کتاب لاتضائوا بعدی قال عمر: ان رسول الله قد غلب علیه الوجع ، حسبنا کتابالله می الاتضائو الحادیث ثقلین باین کلام تفتوه نمود) پیغمبر درحالتی که از مرض رنج می برد صحابه به مشاجره مشغول بودند که حضرت ناراحت شد وفرمود : برخیزید و بروید، لاینبغی عندی التنازع و نیز همین عامی خود نقل کرده اند که بعد از این ماجرا پیغمبر فرمود حبیب من بیاید، عایشه رفت و پدرش آورد حضرت رو برگرداند و باز فرمود: چرا حبیب من نیامد، عمر را خبر کردند باز حضرت اعراض نمود که عایشه گفت: بخداقسم غیر علی کسی را نمی طلبد، حضرت امیر به بالین پیغمبر حاضر شد و اور اروی پارچه ای که خوابیده بود نشاند حضرت رسول سر مبارك را در دامن علی گذاشت و جان به حق تسلیم نمود . این روایت را ما با سند آن نقل می کنیم .

ازاین روایات است که قال رسول الله: یوشك آن یأتینی رسول ربی فاجیب . ویا: کأنی قد دعیت افاجیت معلوم می شود پیفمبر برای آنکه در امرامت اهمال روا نداشته باشد تكلیف مسلمانان را معلوم فرموده است و در این مسألهٔ مهم که از اهم تكالیف نبوت است العیاذبالله ساکت نشده است .

ونیز درذیل حدیث حضرت رسول تأکید فرمودهاند که: مادامی که به این دوخلیفه، یا -ثقلین - تمسك جوئید هر گز گمراه و ابدآ درضلالت واقع نمی شوید ونیز حدیث دلالت دارد بر بقای قرآن وعترت ، هردو تا قیام قیامت ونتیجه بر سبیل تجدد امثال یکی از افراد عترت به بقای قرآن داقی است .

\* \* \*

بمناسبت وجود روایت عترت و روایات دیگر که بحسب مضمون شبیه این روایت میباشند مثل: النجوم امان لاهلالسما، واهل بیتی امان لاهلالاض، ویاروایت: مثل اهلبیتی کسفینة نوح... جمع کثیری ازمحققان عامه به این عبارت: حاصلها التوصیة بحفظ احکام الکتاب واخذ العلم من اهل البیت و تعظیم اهل البیت و محبتهم و مو الاتهم و کل هذه فریضة علی المسامین ... و شبیه این عبارات مانند: الوصیت بالحفظ و اخذ العام منهم و جعلهم قرناء للقرآن ولزوم الإقتداء بهم فی الاعمال و الافعال مما لانزاع فیه. » بمقام منیع اهل عصمت اذعان نموده اند مثل مؤلف مواقف و شارح آن و صاحب مقاصد و شارح آن و فضل روز بهان ما بیان نمودیم که به چهندو این روایات دلالت بر خلافت اهل بیت دارند .

چون از طرق عامیه در موارد متعدد و بهالفاظ مختلف روایاتی از حضرت رسول واردشده است که اگر انسان خالی از تعصب در مضامین آنها تأمل نماید تصدیق خواهد کرد که ازهمان اوائل ظهور اسلام حضرت رسول علی را به جانشینی خود مفتخر فرموده است و ازطر فی شخصی که درمحیط سنت و جماعت پرورش یافته باشد اگر چه به مقام منیعی از علم و کمال رسیده باشد نظر به آنکه عقاید راسخ دوران قبل از نیل به مقام دانش در ذهن او دارای بنیانی مستحکم و استوار است نمی تواند عقاید حاصل از محیط را که خود طبیعت ثانویه بشمار میسرود از خود دورنماید بعضی از دانشمندان محقق عصر ما از فضلای عامه گفته اند:

عقیدهٔ شخص حضرت محملًا -ص- این بودهاست که علی سزاوار جانشینی اوست ولی برای حفظ آزادی و ارزش قائل شدن برای آرای عامه امترا در نصب خلیفه مختار وآزاد قراردادهاست(۱).

بعقیدهٔ معاصر دانشمند، حضرت رسول در رسالهٔ خلافت رای عموم را محترم شمرد، ونخواست رای خودرا به آنان تحمیل نماید، امت هم رای پیغمبر را نادیده گرفته وخود به انتخاب خلیفه نشستند و ابوبکر را انتخاب نمودند ولی ابوبکر از این طریقه عدول نمود و شخصا عمر را انتخاب کرد ومردم هم از او متابعت نمودند. عمر هم بعداز انقضاء مدت خلافت خود خلافت را به شورگذاشت وجمعی را برای انتخاب یکنفر از بین خود

۱- مثلاً دراینمورد قریب باینمضمون میشودگفت: پیغمبر درموارد متعدد در طول چندسال بهمردم اعلام داشته است ای مردم اگر عقیدهٔ مرا شایستهٔ متابعت می دانید و بخواهید در این امر ازمن پیروی کنید من شخصاً معتقدم که علی بایدخلیفه باشد، شما خود اختیار دارید روی اصل (ذیمقر اطیه-بقول این فاضل معاصر مصری) هر که را خواستید انتخاب کنید .

مجبور نمود وازبرای هرکدام نقاط ضعفی ذکر کرد وعدم صلاحیت آنان را اعلام نمود وشایسته ازبرای خلافت فقط علی را تشخیص داد و فقط یك عیب (العیاذ بالله) دراو دید آنهم کثرت دعابه و خوشرویی و عدم خشونت بسود، آری مبرا بودن از غلظت و فظاظت (۱) نزد اشخاص سنگدل و خشن و عبوس ازباب آنکه فاقد کمال دشمن کمال است صفت مدموم جلوه مینماید.

\* \* \*

اما روایاتی که از طرق عامه وارد شده و دلالت دارد بر خلافت مخضرت امیر مؤمنان که برخی از اجله عصر آن روایات را حمل برمعنایی نمودند که ذکرشد و جمع کشیری از متکلمان ازعامه آن روایات را حمل نمودهاند بر وراثت علمی ومأموریت ازبرای نشر معارف و علوم موجود در قرآن(۲) (انها تدل علی وراثةالعلم والمعرفة وایضاحالحجه والقیام بهاتمام

۱- چون خودش فقط وغلیظالقلب بود، صفتی را که پیغمبر ازخواص مؤمن معرفی نموده است: (المؤمن هش وبش وبسام، بشره فی وجهه وحزنه فی قلبه) مانع خلافت دانست. و این نیز بی اساس است چون یکی از خواص اصحاب امیر مؤمنان بسه معاویه گفت: علی (ع) در حالی که از نهایت تواضع اصلا تظاهر به برتری به دیگر ان نمی نمود دارای هیبت و شخصیت ممتازی بود که قهرا انسان را تحت تأثیر قرار می داد. کنایه از آنکه مقام منیع و لایت کلیهٔ الهیهٔ علی هر کسی را مقهور می داشت ویك انقهار ذاتی و خضوع جبلتی در افراد نسبت به ولی مطلق به مرحلهٔ ظهور می رسد و این غیر از بیم و ترسی است که نسبت به اشخاص عربده جو و پر خاشگر اظهار می شود. بین برخی از صفات و ملکات نفسانی تشابه است مانند بی غیرت و صبور که این دو غالباً باهم مشتبه می شوند.

٢\_ ما دراخبار راجع بهامامت وفضائل اهــلعصمت فقط بهاحادیث وارد از

منصب النبوة - كذا ذكر شارح المقاصد والمواقف و فضل روز بهان وغيرهم من المتكلمين) .

در مسند احمدبن حنبل و صحیح مسام (لم یکن احد من اصحاب رسول الله -ص - یقول: سلونی قبل ان تفقدونی الا علی بن ابیطالب و قال رسول الله: انا مدینة العلم (۱) وعلی بابها) ونیز وارد شده است: «انا دار الحکمة وعلی بابها».

درصحاح معتبره ازطرق عامه نقل شدهاست «على منى وانا منه (۲)» و «هو ولى كـل مؤمن» و «ولكـل نبى وصى ووارث وان علياً وصيلى و وارثى وخليفتى».

ما درحواشى وشرحخود بر رسالهٔ (التوحید والنبوة والولایة) شرف الدین قیصری (اینرساله غیراز مقدمهٔ وی بر فصوص ِابن عربی است) ونیز

**→** 

طرق مخالف استدلال میکنیم چون اخبار آنها برای ما حجتاست ولی آنها فقط بداخبار وارد ازطرق خود استدلال میکنند.

۱ـحدیث رباب را حاکم در مستدرك (ج۳ ص۱۲۳) ازطرق متعدد از ابن عباس ونیز از جابر نقل کرده است وسیوطی فی اللئالی المصنوعة عن ابن جوزی انه نقل الحدیث بلفظه او مایشبهه من خمسة عشر -0 - طریقاً و اخرجها ابن عدی و ابونعیم و ابن مردویه و الطبر انی و ابن حبان عن جابر و ابن عباس وغیره .

جمع کثیری ازعلمای عامه این حدیث را باالفاظ و عبارات مختلف نقل کردهاند. رحوع شود به: دلائل الصدق علامه مظفر جلددوم ص۲۷۲، ۲۸۸ .

۲ عرفای اسلامی ازعامه وخاصه طریقهٔ خاصی درمسألهٔ ولایت دارند آنها به اسطهٔ وسعت مشرب وسعهٔ دانش وخبرگی مخصوصی که درمباحث مهم و تحقیقی دارند مسلك آنان در بسیاری ازمباحث مطابق است بامسلك اهل عصمت وطهارت مثل مسائل قضا وقدر و تشبیه و تنزل و عالم مثال و از جمله بحث ولایت .

در تعالیق خود بررسالهٔ عارف نامدار و فیلسوف متألّه آقام حمدر ضاقمشهای

ازباب مثال محققان ازشیعه ائمهٔ اهلبیت (علیهمالسلام) را از انبیاء اولوا-العزم افضل میدانند (برخلاف علمای عامیه) محییالدین و تلامیذ حوزهٔ درس وی واتباع وشارحان کلمات وی دراین اب بعقیدهٔ شیعه معتقد ودراین مسأله بهمین مسلك استوارند، لذا در فتوحات مطلبی دراین امر دارد که شارحان عقاید وی آنرا نقل ومعضل آنرا تشریح نموده اند. درفتوحات مکیه (الف) گفته است:

«... فلما ارادالله وجودالعالم وبدء على حد ماعلم بنفسه، انفعل عن تلك الإرادة المقدسة بضرب تجل من تجليات التنزيه الى الحقيقة الكلية حقيقة – تسمي الهباء وهذا اول موجود فى العالم... ثم انه تجلى بنوره الى ذلك الهباء ويسميه المحاب الأفكار بهيولى الكل، والعالم كله فيه بالقورة... فقبل منه –تعالى شأنه كل شيء في ذلك الهباء، فلم يكن اقرب اليه قبولا في ذلك الهباء الاحقيقة محمد كل شيء في ذلك الهباء، فلم يكن اقرب اليه قبولا في ذلك الهباء الاحقيقة محمد وجوده من ذلك النور الإلهى، ومن الهباء ومن الحقيقة الكلية، وفي الهباء وجد عينه، وعين العالم من تجليه) واقرب الناس اليه على بن ابيطالب –ع – امام العالم وسرش وعين العالم من تجليه)

صدرالدين قونيوى (ب) در فتك هارونى گويد: «ان الإمامة ينقسم من وجه الى امامة لا واسطة بينها وبين الحضرة الإلهية والى امامة ثابتة الواسطة... فالتعبير عن الإمامة الخالية عن الواسطة كقوله تعالى للخليل: انى جاعلك للناس اماماً، والتى بانواسطة مثل استخلاف هرون على قومه والخالية عن الواسطة (امامت مطلقهٔ عامه از بانواسطة مثل استخلاف هرون على قومه والخالية عن الواسطة (امامت مطلقهٔ عامه ان

<sup>(</sup>الف) الجزءالاول، الباب السادس ط بيولاق مصر ١٢٩٦ ه ق ص١٣١ الى ١٣٤، الجزءالرابع الباب السابع والخمسون وخمسماه (في معرفة ختم الاولياء) .

<sup>(</sup>ب) كتاب الفكوك (صدر الدين قونيوى) ط طهر ان ١٣١٣ ه ق حاشبة منازل سائرين ص

بطور مفصل این روایات را با مآخذآن صحاح و کتب معتبرهٔ عامه نقل نموده ایم، رسالهٔ آقامحمدرضا تعالیقی است بر چندموضع از مقدمه وشرح قیصری بر فصوص که از حیث اشتمال بر تحقیقات عرفانی همسنگ آثار صدر قونیوی وعبدالرزاق کاشانی وشرح قیصری است با این ملاحظه که آقامحمدرضا در مشارب حکمت اعم از مشاء واشراق و حکمت متعالیه صدر المتألیّهین بمراتب بر این اعاظم بر تری دارد .

نگارنده رسالهٔ قیصری را که تابحال چاپ نشده است با شرح و تعلیق بانضمام تعلیقات و حواشی مفصل آقامحمد رضا بر چندموضع از مواضع فصوص و مقدمهٔ قیصری و شرح قیصری بر فصوص (قسمت مربوط به ولایت درمقام بیان مراد شیخ اکبر و اثبات آنکه شیخ اکبر ابن عربی حضرت مهدی – ع – را بحسب دایرهٔ ولایت کامل تر از عیسی می داند) به مین زودیها چاپ و منتشر می نمایم ، چون در این شرح مفصل اخبار وارد در مناقب کاعصمت و احادیث دالله بر امامت و خلافت امیر مؤمنان علی علیه السلام را نقل نموده ایم و مأخذهای این نقل را از صحاح و کتب معتبره نزد عامه بطور کامل نشان داده ایم به مین اندازه از بحث اکتفاشد .

نگارنده به این جهت در این مقدمه متعرض مسالهٔ ولایت و موضع خلاف ببن عامه و خاصه شده ام که دانشمند معاصر مصری ـزرقانی ـ در مناهل العرفان فی علوم القرآن در مباحث مربوط به تفسیر بدون آنکه به کتب محققان از مفسران رجوع نماید در چندمورد به شیعه تاخته و اصولا درباب تفسیر به احادیث عترت اشاره هم ننموده، در حالتی که در این اواخر تصمیم گرفته

حيث حكم وظهور وتجلّى) مثل خلافة المهدى -ع فان رسول الله لم يضف خلافته اليه بل سمّاه خليفة الله وقال اذا رأيتم رآيات السود من ارض خراسان... فان فيها خليفة الله مهديين – يملأ الأرض قسطاً وعدلاً....

شد که مواضع خلاف بین شیعه وسنی کنار گذاشته شود .

ایشان افادهٔ مرام فرمودهاند که: علی(ع) مبتلا به شیعیانی شد که در حقاو غلو نمودهاند واورا بر ابوبکر وعمر وعثمان ترجیح داده وبا فضیلت او معتقد شدند ودر اظهار حب باو طریق ِافراط پیمودند. بنا برافادات ِاین کقا جماعت کثیری از عامه را باید از غلات شر دانست .

زرقانی بااینکهمردیدانشمندو متتبع ومسلط بهمباحث مربوط بسه علم قرآناست در علم کلام راجل و ازعقلیات وعرفانیات کم بهره و دربرخی مباحث در چهار چوب تقلید از قدمای متکلمان و عقباید واهی آنان خود را محصور نمودهاست ولی باید انصاف داد که درفن خود زحمت زیاد متحمل شده و بحمدالله تعالی اثر خوبی از خود باقی گذاشته است نظیر او ومحقق تر از او دراین مباحث و مباحث دیگر مربوط به علوم اسلامی در دانشگاه الازهر نسبه ویادند.

## بیان مساسبت بین قرآن و عترت بر مسلك اهلعرفان و توحید \*

در جمیع مراتب وجودی و تجلیات حق قرآن و عترت متحدند و در عالم فرق وماده متمایز لوجوه المناسبة الموجودة بین الکتاب الکتاب التکوین و الکتاب التدوین و جمیع القاب و اسامی موضوع ازبرای کتاب تدوین

به هذا التحقيق موافق لما ذكر الشيخ الأكبر فى الفتوحات والمولى عبد الرزاق فى التأويلات (تأويلات قرآن عبد الرزاق كاشى كه بنام تأويلات محيى الدين در دوجلد در احمد آباد هند چاپ شده است تفسير سوره عمّ – النبأ العظيم هو القيامة... لذا قيل فى حق على هو النبأ العظيم لكونه جامعاً بين المقامين الفرقان والقرآن . ودرجاى ديگر از تفسير گويد: ولذلك قال على: انا كلام الله الناطق .

بركتاب تكوين نيز صادقاست .

بیان این معنا تو قفدارد برذکر مطالب و تحقیقات عالیه ای که لایسعها کثیر من الافهام و کل میسر لماخلق لاجله، ولی ازباب کلک کلمة مع صاحبتها مقام (سخن را روی با صاحبدلان است) یجب اظهار حقیقت کلام نبوی بل که افشاء سیّر موجود در کلام حضرت ختمی: «انی مختلف فیکم ما ان تمسیّکتم بهما لن تضاشو ا» .

شكى نيست كه عام حق درمقام احديت وجود عين ذات مطاقه الهيه وعين هويت غيبيه حقاول تعالى شأنهاست وهو تعالى علم وعالم ومعلوم فىموطن ذاته ، وينكشف له جميع الحقايق بعين انكشاف ذاته لذاته وهو كل الأشياء فى مقام بطونه ولكن بجهات الكمالية لاالحدود الماهوية .

حقیقت وجود درمقام صرافت ذات جامع همهٔ کمالات وجودیاست ولی به وجودی واحد که عین علم و قدرت و اراده و حب و ساست باین مناسبت می شودگفت: کمال ذاتی و غناء حقیقی و علم او به نظام هستی و بالأخره تمام جهات بی نیازی وصمدیت اطلاقی او باعث وموجب فیضان وجود و اظهار کمالات ذاتی است که از نهایت تمامیت بر سبیل اختیار و استقلال تام فیض وجود از او ساری وحقیقت هستی از آن مقام اطلاقی و ماء حیات از سماء مطاق سرازیر به اراضی مقیده و اعیان ماهویه می گردد که «انزل من السماء ماء قسالت اودیة (۱) بقدرها».

از آنجایی که مقصود اصلی حق تعالی از اظهار کلمات وجودیه ظهور کمالات ویا اظهار کمالات خود لفرط الکمال والتمام است فهوالفایة والبدایة

۱ لذا اهل تحقيق گويند: فغاية فعله نفسه وظهوره وجلاءه واستجلاءه كه نهايت جلاء و غايت استجلاء عبارتست از ظهور حق بذاته درمقام تفصيل و فرقان وجودى و رؤيت خودرا درمرءات حقايق وجوديه وبالأخره شهود خود در مرءات انسان كامل لظهور الجلاء ونهاية الإستجلاء . وقيل شعراً:

نظری کرده بهبیند بجهان صورت خویش خیمه درمزرعهٔ آبوگیل ادم زد

والمبدء والنهاية كه «كنت كنزا مخفياً ، فاحببت أن أعرف فخلقت الخلق لكى أعرف» .

چون لاتعین مقدم بر تعیناست و اطلاق مبد، ظهور مقید میباشد و ظهور وارد بر خفاست ـتا ـ در کلمهٔ (کُنتُ) کنایهاست ازمقام لاتعیت و مرتبهٔ غیب وجود که ازآن به کنز مخفی وعنقا، مغرب ومرتبهٔ لا اسم له ولا رسم له تعبیر نمودهاند. بنابراین (احبَبت) موضوع حکم ومتفرع بر مرتبه ومقام ذات غیرمتعین است ناچار اشارهاست بهمقام احدیت وجود کهنسبت بهمقام ذات ظاهر ومتعیت ونسبت بهمقام واحدیت باطن ومخفی و غیسر متعین ومطلق است چون اطلاق و تقیید از امور نسبیهاند ومی شود امری بجهتی غیرمتعین ومطاق و نسبت بهمر تبهٔ دیگر بشرط شی، ومقید و متعین وظاهر باشد.

بناءاً علیهذا اول تعیش عارض بر غیرمتعین و اول ظهور ظاهر درمقام وجود عبارت است از حضور ذات برای ذات وشهود ذات للذات که شهود جمیع حقایق وجودیه را دربردارد بشهودی وحضور وانکشافی واحد که علم بذات مبدء تعیش ذات به کمالات ذاتیه است وعلم ذات بذات به این اعتبار که عالم ومعلوم و علم وجود و نور وحضور وشهود است و ان سئلت الحق حکم به بودن ذات کنز مخفی تعیش عارض بر ذات ومتأخر از مقام غیب ذات است ولیکن دراین حکم بخفاء یك نحو ظهوری متحقق است که مفتاح جمیع ظهورات و تعیشنات است شهود ذات به ذات و حضور ذات در مرتبه ذات عین شهود و سماء و صفات است ولی شهود مفصلات در مجمل (کالشجرة فی النی آة) مقام ذات با حفظ و حدت و بساطت ولی با تعین عامی و ظهور و شهود و حکم به این که ذات ظهور است و نور و جود است مفتاح کمالات اسمائیه است به این لحاظ در موطن ذات با عتبار آنکه مفتاح کمالات صفاتی و اسمایی است صفات

بنحوامتیاز ازیکدیگر وکذلك ذات ازصفات موردحکم نمیباشند و شهود وظهور تفصیلی دراین موطن ملحوظ نمیباشد لذا از این شهود وحضور و وجود و وجدان ونور تعبیر به مفاتیح غیب نموده اند .

چون شهود ذات باعتبار آنکه جامع جمیع صفات و کمالات است بنحو وحدت و بساطت وحب وعشق بذات ناشی از شهود ذات است ذات را بوصف آنکه جامع همهٔ کمالات است منبعث می شود از حب بذات حب بظهور ذات که از آن به اراده یا ابتهاج بهذات و معروفیت ذات تعبیر نموده اند و (فاحببت) اشاره است به این معنا .

بنابراین تجلی علمی مبدء ظهدور تجلی حبیاست و تجلی حبی مبدء ظهور کمالات اسمایی وصفاتی میشود وحق ذاتخویشرا درجلباباسمایی وصفاتی بنحو امتیاز و تفصیل شهود مینماید واسماء وصفات دراینموطن درجلباب و صور اعیان ثابته ظهور مینمایند و حق بهاسم المتکلم در مطلع کتاب وجود ظاهر میشود واینکه درکلام اهل عصمت وارد شدهاست: «ان للقرآن ظهرآ وبطنا وحدا ومطلعاً» مطلع عبارتاست ازاین مقام وموطن که اهل عرفان ازآن بهمقام واحدیت تعبیر نمودهاند.

\* \* \*

چون مقام ومرتبهٔ ولایت کلیهٔ مطلقه، مرتبهٔ اوادنی و احدیت وجود است حقیقت ولویه (ع) درمقام فناء در احدیت متحداست با مابعد مطلع کتاب ومطلع کتاب و مطلع کتاب منطبق است با مقام قاب قوسین و واحدیت که مقام ظهور اسم الله نیز بآن اطلاق شده است، حقیقت محمدیه وعلویه درمقام اسماء و صفات متحدند و چون اسم الله حاکم براسماء دیگر است از جمله اسم متکلم، مطلع قرآن از تجلی حقیقت محمدیه وعلویه ظاهر شده است بنابر این قرآن باعتبار بطن آخر که مرتبهٔ و جود منبسط و نفس رحمانی (و تجلی حق

بصورت وجود كلى عام مطلق) و يا مرتبهٔ عقل اولاست از تجلى و ظهور انسان كامل ظاهر شده است(۱) وبعقيدهٔ اهل معرفت عقل اول (وقهر آكينونت عقلى قرآن) از حسنات مقام عقلى انسان اول وقلم اعلاست لهذا امير مؤمنان فرمود: «اناالقلم» وفى المأثورات «اول ما خلق الله القلم».

شیخ عارف کامل عبدالرزاق کاشانی ام الکتاب را حمل بر مرتبه روحانیت مقام ولایت کلیهٔ واویه نموده و گوید: لذا اهل معرفت گویند قرآن شرح حال انسان کامل است .

قرآن ازآنجایی صورت علم حقاست وعلم حق عین ذات اوست وصفات زائد برذات مستلزم نقص و امکان وخلو ذات از صفات کمالیه است باید مراحلی از وجودرا، درمقام تنزل طینماید تا بصورت نقوش و الفاظ ظاهر شود و کلام حق عبارت از ایجاد اصوات در اجسام نیست و گرنه باید هر کلامی کلام حق باشد بل که کلام عبارتست از تجلی اعرابی حق در هیاکل ممکنات وظهور اسمایی حق به اسم المتکلم – درآفاق وانفس چه آنکه متکلم از امهات اسماء حقاست و اسماء وصفات حق عین ذات حقند لهذا قرآن

۱- اینکه برخی از محققان علمای امامیه جمعنمودهاند بین قول بهحدوث فرآن وقدمآن به آنچه ذکرشد نظرداشتهاند، چون الفاظ قرآن ونقوش وصور ونیز سور مکتوب موجود بین الدفتین مانند وجود حضرت ختمی مرتبت باعتبار وجود مادی حادث به حدوث زمانی است و اعتقاد بهقدم این نقوش و الفاظ معنی قدیم و حادث انفهمیده است و قول قدم قرآن ناچار باید حمل شود بر بطون قرآنیه و مطلع آن که عبار تست از ام الکتاب (عقول طولیه وعرضیه) که قدیم زمانی و حدادث ذاتی و مسبوق الوجودند بحق قدیم، قدیم الإحسان.

وازآنجایی که قرآن صورت علم حقست مقام بطونآن قهراً منطبقاست بر مقام علم حق بهحقایق در واحدیت وباطنآن مقام اتحاد صفات با ذاتاست . دارای مراتب مختلفاست از ظهر وبطن و حد و مطلع ولبطنه بطن الی سبعین...

## نقل وتزييف

یکی از دانشمندان معاصر (۱) در کتاب «مناهل العرفان» گوید: القرآن عندالمتکلمین - ثم ان المتکلمین حین یطاقونه علی الکلام النفسی یلاحظون امرین، احدهما: ان القرآن علم ای کلام ممتاز عن کل ماعداه من الکلام الإلهی، ثانیهما: انه کلام الله، و کلام الله قدیم غیر مخلوق ، فیجب تنزهه عن الحوادث واعراض الحوادث(۲).

این معاصر معظم در صفحهٔ قبل کلام را منقسم نموده بکلام لفظی و کلام نفسی و دراین مسأله قهرآ از اشاعره پیروی می نماید و شاید بحسب عقاید اشعری مذهب است: «... فالکلام البشری اللفظی بالمعنی المصدری: هو تحریك الإنسان للسانه وما یساعده فی اخراج الحروف من المخارج ، والکلام

١ محمدعبدالعظيم زرقاني در مناهل ط١٣٧٢ ه ق ص٩ تا ١٢.

۲ چون کلام صفت الهی است و حق تعالی متصف به احکام حوادث نیست باید صفات او نیز قدیم، وغیر مخلوق و مبرا و منزه از صفات حدوث باشد. این دانشمند معاصر اصلاً اطلاع از آنهمه تحقیقات که محققان از حکما و متکلمان در این قسم از مباحث بعمل آورده اند خبر ندارد، صفت اگر زائد بر ذات باشد قهراً متأخر از ذات و مستند بذات است و توقف و جودی بر ذات حق دارد و همین معنای معلولیت است و معلوم است که سبق عدم زمانی شرط تأثیر و تأثیر نیست قهراً چنین امری نمی شود صفات کمالی جهت حق باشد چون حق اول و جود صرف است و آنچه که صفت کمالی متصور شود باید عین اصل و جود باشد .

اللفظى بالمعنى الحاصل بالمصدر: هو تلك الكلمات المنطوقة، التي هي كيفية في الصُّوت الحسي.

واما الكلام النفسى بالمعنى المصدرى ، فهو تحضير الإنسان فى نفسه بقوته المتكلمة الباطنة، للكلمات التى لم تبرز الى الجوارح ؛ فيتكلم بكلمات متخيلة يرتبها فى الذهن بحيث اذا تلفظ بها بصوت حسى كانت طبق كلماته اللفظية، والكلام النفسى بالمعنى الحاصل بالمصدر: هو تلك الكلمات النفسية والألفاظ الذهنية المترتبة ترتبا ذهنيا منطبقاً عليه الترتب الخارجى» (۱) .

حصول نقوش و الفاظ بههرهیئت وصورتی که باشد درذات حق محال است و محل این صور و الفاظ و تراکیب و کلمات باید نفس جزئی حیوانی منطبع درماده باشد، خیلی اگر تنزل نمائیم می شود گفت صور جزئی درمحل جسم متقدر ولی مبرا ازماده حال یا قائم است به قیام صدوری مجرد تام و وجود بحت وصرف بسیط واحد خقیقی مگر امکان دارد محل صور و نقوش و کلمات جزئی و اقع شود علاوه براین محذور متکلم از امهات اسماء و صفات است و صفات ثبوتی باید عین ذات باشد نه قائم بذات ومتاخیر از ذات از صفات کمالی مستلزم امکان و معلولیت حق تعالی است (۲).

اما مسألهٔ کلام نفسی، اصولا تعقل صفتی با اوصافی که اشاعره برای آن ذکر کرده امکان ندارد لذا محققان از حکما ومتکلمان وعرفای اسلامی

۱ درصدد پیداکردن مثال هم برآمده است ازجمله این آیه (فأسارها یوسف فی نفسه ولم یبدها لهم قال انتم اشر مکانا) ، (انی لأحدث نفسی بالشیء لو تكلامت به لأحبطت اجری) .

۲ حصفات کمالیه درعقول نیز عین ذاتند تا چهرسد به و اجب، چون حلول صفت در ذات موصوف مستلزم حدوث وملازم با تجسم و تقدر است .

این مسلك را تخطئه نموده اند (۱) و درحق بطور مطلق تعدد ذات و صفات منافات با وحدت حقهٔ حقیقیه دارد وجمیع كمالات و اوصاف وجودی در

۱- برخى از متأخرين مثل سيدشريف خواستهاند اين مسلك غير مرضى عند المحققين را توجيه نمايند ما با كمال اختصار كلام نفسى را مطابق آنچه متأخران از اشاعره بيان كردهاند تقرير و به تزييف آن مى پردازيم وبرطبق آنچه كه خاتم المحققين خواجه (رض.) فرمودهاند كه (تصديق فرع تصوراست و كلام نفس غير معقول) مطلب را ختم مى نمائيم .

اشاعره ازباب آنیه صفت را عرف زائد بر موصوف میداند و بضرورت کتاب وسنت خداوند به اوصاف کمالیه متصف است که از کلیات آنها به امهات صفات تعبیر شده است از جمله صفت تکلم قائل شده اند که این صفات از جمله کلام قائم و زاید بسر ذات وقدیم اند. معتزله بکلی صفات را از حق نفی و ذات را نایب صف ت دانسته اند. گفته اند حق عالم نیست به این معنا که صفتی بنام علم زاید بر ذات داشته باشد اماذات او کار علم را انجام می دهد. حکیم العرب و العجم امیر مؤمنان فرموده اند: کمال التوحید نفی الصفات عنه. باین بیان معجز نظام بعد از اثبات صفات و بیان این معنا که هرصفتی غیر موصوف است بحسب مفهوم ولی در حق صفات زائده منفی است و توحید حقیقی آنست که صفات زائده را موحد از حق نفی نماید چون تعدد مصداقی ذات و صفات منافی توحید حقیقی و مستازم تکثر ذات حسب تکثر صفات و خلو ذات از صفات کمالیه و بالأخره جمیع کمالات و جودی باید منتهی شوند به ذات مستجمع جمیع او صاف و جودیه .

اشاعره گویند: حروف و اصوات ملفوظه حکایت از یك قسم دیگر از كلام مینماید که آن را كلام نفسی نامیده. اصولاً بایددانست که منشأ پیدایش کلام از آنجاست که عقلا جهت تفهیم وتفه مقاصد الفاظو حروف و کلماتی وضعنموده اند و آنهارا کاشف عقاید ومقصود و اغراض خود قرارداده اند و این دلالت بحسبوضع

### ذات مستهلكند .

**→** 

وقرارداداست. آیا عقلا امری غیرمعانی متصور ذهنی ویا صور تصدیقی که علم و آگاهی بآن اطلاق نمودهاند چیزی دیگر تصور مینمایند؟ نه. اشاعره ازباب آنکه کلام صفت حقیقی است و نمی شود این صفت قائم به اجسام و ایجاد کلام در موادخارجی باشد در این تنگنا خودرا قرارداده اند و نتوانسته اند بفهمند و تعقل نمایند که کلام حق عبارت است از ایجاد حروف عالیات و صور مجردات و کلمات تامات و آخر متشابهات کماقال علی علیه السلام: لابسوت یقرع و لفظ یسمع و نیز نفهمیده اند که در برخی از مشتقات ادنی ملابست کافی ازبرای انتساب است و ظاهر آ اشاعره متکللم بکسی اطلاق نمایند که کلام بآن قائم باشد نه آنکه صفت تکلیم بآن قائم باشد (کما توهیمه الفضل روزبهان ، خذل) چون کلام هیئآت و کیفیات عارض بسر صورت قائم به هواء دارد و هوا قائم بهمتکلم نیست و مسلاك و علت نسبت کلام به متکلیم به از این باب است که متکلم سبب تعین و ظهور و تمیشر خروف و کلمات است و گر نه اطلاق متکلم به انسان غلط بود .

حق آنست که متکلم موجد کلام درهواءاست وهمین بحسب عرف مصحح اطلاق متکلم بر انسان است و لاغیر و کسانی که حقر ا متکلم می دانند ازباب ایجاد کلام و حروف و اصوات قائم به اجسام - مثل تکلم حق باموسی بو اسطهٔ شجره - ملاك صدق یا اطلاق متکلم برحق همین ایجاد کلام است در مواد و اجسام و لی متکلم از اوصاف حقیقی و ذاتی حق و یکی از امهات اسماء الهیه است کما قال علی علیه السلام و ما مفصل در مقدمه آن را بیان نمودیم .

یکی از متأخرین ازاشاعره گوید: شخصعاقل وقتی: هکلام تکلمنماید کلمات و الفاظ را بخاطر آورده و آنهارا اظهار مینماید(الف) صورت ذهنی کلام، کلامنفس

<sup>(</sup>الف) بعقیدهٔ روزبهان علم به کلمات نفسی غیر نفس کلمات است ایشان و سایر علمای

\_\_\_\_\_

وعبارات دال برآن، الفاظ و كلمات قائم بههوا، كلام متعارفاست (هذه المدلولات هي الكلام النفسي لأن الألفاظ التي تتكلم بها لها مدلولات) فان قال الخصم: هي عبارة عن العلم. قلنا هي غير العلم، لأن من جملة الكلام الخبر وقد يخبر الإنسان عن ما لا بعلمه (اين امكان ندارد خود اين آقاى فاضل تصريح نمود كه ما كلمات ملفوظهرا مرتب ومنظم نموده بعد از خطور بالبال اظهار مي كنيم بنابر اين اين استدلال قابل منعاست) ... بل يعلم خلافه (اين كذب است چون خبر داده است به امرى كه تصديق ندارد و كذب خبرى است كه با واقع تطبيق نمي شود نه آن چيزى كه با معلوم ذهني آن مطابقت ننمايد) فان قال: هو الإرادة قلنا هو غير الإرادة لأن من جملة الكلام الأمر وقد يأمر الرجل بمالايريده (اراده عزم وشوق مؤكدي است جهت اظهار اين كلمات وايجاد معلوم ذهني درخارج).

بایددانست که انسان درمقام اخبار و تکلیم به اخبار پنج چیز متصور است و لاغیر: لفظ صادر از متکلیم معانی مفردات لفظ ومعنی هیأت آن ، تصور الفاظ و معانی ، مطابقت نسبت یا عدم مطابقهٔ آن باواقع و پنجم تصدیق و علم به نسبت ثبوتی یا سلبی در صورتی که معتقد بآن باشد و کذلك دروقتی که امر یانهی آن انسان صادر شود ، چهار چیز در این مقام متصور است: لفظ صادر و معانی مفردات لفظ و ... و تصور الفاظ و معانی یعنی علم به الفاظ و معانی و اراده و کر اهت و مقدمات اراده و کر اهت ، علم به مرجت و تصدیق بو جود آن ، کلام نفسی این حضرات غیر از لفظ صادر از متکلم است و نیز غیر معانی مفردات لفظ و هیئت است و بالأخر ه با هیچیك از اقسام متصور کلام نفسی نیز معقول نمی باشد.

<sup>-</sup>

تابع این عقیده باید معتقد شوند: صور ونقوش و کلمات ذهنی معلوم و مشهود نفس نیستند و واسطه در ارائهٔ این صور باعتبار وجود خارجی نمی باشند در حالتی که جمیع خواص ولواز معلم در کلام نفسی موجود است کاشف و اقع است و حکایت از خارج می نماید و ...

#### \* \* \*

زرقانی درمناهل(۱)گوید: «القرآن عندالمتکلمین، ثم ان المتکلمین حین یطلقونه کلام النفسی یلاحظون امرین، احدهما، ان القرآن علم، ای کلام ممتاز عن کل ماعداه من الکلام الإلهی، ثانیهما: انه کلام الله، وکلام الله قدیم غیر مخلوق فیجب تنزهه عن الحوادث».

اگر کلمات ملفوظه بطور حتم ومسلم بایددلالت برمدلولات نفسی نمایند باید کلیهٔ کتب الهیه در ذات باری دارای مدلولات قدیم باشند و نیسز باید تمام الفاظ صادر ازبشر واصوات خارج از اجسام بطور مطلق در صقع شامخ ربوبی دارای مدالیل باشند واز سنخ خود که مطابقت شرط اول در دال ومدلول است در حق اول نیز بایددال مدلول مطابق داشته باشند چون فاعل حقیقی حق است و بنا بر مسلك اشعری استناد همه افعال به مبادی و فواعل مباشر

<del>-)</del>

ترتیب اجزاء کلام در ذهن واظهارآن فقط توقف دارد بر تصور آن قبل از اظهار، اذا خواجه درتجرید فرموده اند: تصدیق فرع بر تصوراست یعنی کلام نفسی قابل تصور نیست تا دروجود وعدم آن بحث شود و تصویق به وجود و یا عدم آن حاصل آید

برخی از اعلام متأخر بااینکه صفات زائده را ازحق نفی نموده و وجود صفات زائده را ازحق نفی نموده و وجود صفات زائدرا منافی با وجوب وجود دانسته اند، مثل سید شریف گرگانی استر آبادی بااین وضع درصد تصحیح قول اشاعره بر آمده اند .

اما مسألهٔ اتحاد طلب و اراده که یکی از موارد نزاع بین محققان با اشاعره است تحقیق درآن محتاج بهمقامی دیگراست .

۲ مناهل العرفان طبع مصر ۱۳۷۲ ه ق ص ۱۱،۱۰ مرادایشان از متکلمان اشاعره، اتباع ابو الحسن اشعری است، معتزله وشیعه از منکران کلام نفسی اند .

مجازاست. اما اینکه این فاضل معاصر متوجه این قسم تالی فاسد نمی شود جای تعجب است. درادواری که اشاعره این قبیل مطالب را در آثار خود ظاهر می ساختند مطالب عقلی نضج کامل نگر فته بود ولی بعداز این همه اعلام فن که در ادوار اسلامی بوجود آمده اند خیلی بعید است که انسان از آن همه تحقیقات بی اطلاع باشد اما اینکه صفتی قائم بحق باشد ولی مستند و مخلوق او نباشد از عجایب است ملاك معلولیت توقف وجودی است، هرچه بحسب وجود معلولیت متوقف برشی، دیگر بود معلول آن شی، است و مخلوق آن و از لو از معلولیت حدوث است، می نباشد .

مضافا بر آنچه ذکرشد درمقام شامخ ربوبی کلمات و حروف مطابق کلمات ملفوظه (حال هرچه این کلمات را منزه از سنخ کلمات عالم ماده و حروف قائم بخیال وذهن بدانیم) وجودندارند وشی، درهرعالمی بوجودی مناسب آنعالم تحقیق دارد، قرآن دارای مراتب ومظاهر مختلف است مرتبه نازل آن بصورت کلمات موجود ومحفوف به عوارض خاص ومتحقق به هیأت مخصوص ظاهر شده است ولی قرآن در عوالم ملکوت و جبروت، مقام واحدیت و احدیت بوجودی اشمخ و اعلی موجود است.

#### بیان اتحاد ِ قسرآن و عترت

فیالتنزیل: اناً انزلناه فی لیلة مبارکة، و اناً انزلناه فی لیلةالقدر . نظر باتکه قرآن صورت علم حقاست و نزول آن با آنکه درعالم بشری توقف برظهور به صورت کلمات و الفاظدارد ، مطلع، وبطون آن در عوالم بوجودی منزه ازعوارض ولوازم ماده متجلی می شود، لذا نزول قرآن درمقام واحدیت (از آنجایی که علم حق عین ذات اوست) عبار تست از تنزل حق در مشهد

اسما، وصفات وازآنجایی که مرتبهٔ حقیقت محمدیه، مقام واحدیت وعالم اسما، وصفاتست، چه آنکه مظهر اسم الله احاکم بر جمیع مظاهر وجودیه است. اول مرتبهٔ نزول قرآن متحداست ، چون جمیع مقاماتی را که حقیقت محمدیه واجداست اولیا، خاص او نیز این مراتب را واجدند بااین فرق که مقامات برای حضرت بالإصالة و جهت حضرت ولایتمدار علی عورت مقدسهٔ او بالوراثه ثابت است قرآن در اولین جلوه و ظهور با عترت متحداست ولی نه نظیر اتحاد موجود در اجسام و جسمانیات اهل بیت که حضرت رسول نیز در آیهٔ تطهیر جزء آنهاست دارای مرتبه ای دیگر از وجود وظهور ومقام هستند که از آن به مابعد مطلع تعییر شده است (کما ذکره الشیخ الکبیر والمحقق الفناری شارح مفتاحه فی اوائل مصباح الانس والشیخ الکبیر فی الفتو حات) .

بنابراین مرتبه ولایت کلیهٔ حقیقت احمدی و علوی عبدارتست از لیلة القدر و لیلة المبارکة چون جبرئیل و روح و دیگر ملائکه در زمانومکان متنزل نمی شوند محل نزول قرآن قلب تقی نقی احدی احمدی است که (نزل به روح الامین علی قلبك، لتکون من الموقنین) .

قرآن وعترت درمراتب ومقامات وجود مناسب با وجود مخصوص آنمرتبه متجلی میشوند ودرعالم ماده و زمان و مکان مفتر قند با یكنحو اتحادی کما قررناه فی شرحنا علی النصوص ودرجمیع مقامات افتراق آنها محال است والیه اشار عن ن یفتر قلاحتی یردا علی الحوض و

قوله: ليلة القدر خير من الفشهر، باعتبار احاطهٔ حقيقت احمديه به جميع مدن عوالم وجوديه، چون جميع مظاهر روح آن حضرت محل ظهور

رحمت حق است فرمود: تنزل الملاء كة ... فيها من كل امر، و مقام احمدى و علوى چون مرتبهٔ احدیت وجود است باعتبار فناى آنان درذات و بقاى بآن مقام شامخ فرمود: سلام هى حتى مطلع الفجر .

\* \* \*

از آنچه ذکرشد معلوم می شود سیر وحقیقت کلام شاه ولایت علی علیهالسلام که فرمود: «الا وانا نحن اهل البیت من علم الله علمنا، وبحکم الله حکمنا، من قول صادق سمعنا، فان تتبعوا آثارنا تهتدوا ببصائرنا سمعنا رآیة الحق، من تبعها لحق، ومن تأخر عنها غرق، الا وبنا عیر ترق کل مرمن سرا) وبنا فتح الله وبنا یختم س

۱- وقد روی ابن عبد ربّه من الجمهور: ان امیر المؤمنین کان یتألیّم من الصحابة کثیراً فی عدة مواطن وعلی رؤس المنابر... جمعی از عامه از جمله ابن عبد ربّه این کلمات را که در نهج موجوداست نقل کرده اند همین خطبه مشتمل است بر مطالب عالیه که حضرت در برخی از موارد افاضت فرموده اند. قسمتی از کلام مولا علی علیه السلام از غوامض معارف است که برخی از فصحا و اهل ادب و نیز برخی از اهل معرفت آن را شرح نموده اند و قسمتی از این خطبه را یکی از اعلام عصر ، از حکیم وعارف نامدار حاج ملاهادی سبزواری برای رفع مشکل و معضل و تقریر مرام این کلام الهی نوشته و حکیم علام برخی از مشکلات آن را شرح نموده . حضرت از اینکه حق مسلم و اورا خلفا با بلوای عوامانه و نقشهٔ شیطانی زیر کانه غصب نموده اند و همانطوری که خود حضرت فساد عظیمی را که نتیجهٔ غصب حق غصب نموده اند و همانطوری که خود حضرت فساد عظیمی را که نتیجهٔ غصب حق الهی او بود برای مردم تقریر فرمودند . نتیجهٔ این حق کشی ایز شد که معنویات اسلام بکلی از بین رفت و قهراً باغصب حق وی زمینهٔ حکومت فاسدترین اشخاص اسلام بکلی از بین رفت و قهراً باغصب حق وی زمینهٔ حکومت فاسدترین اشخاص فراهم آمد و کار بجایی رسید که مسلمانان (یعنی اعراب، ووای بر این مردم که ضربت

ازباب آنکه ولی کامل مظهر اسم الله است وازباب اتحاد ظاهر و مظهر، حقیقت انسان کامل و ولتی مطلق واسطه درظهورکامات وجودیه و

\_

علیهمالذات والمسکنة) فرزند پیغمبررا کشتند و اولاد اورا اسیر نمودند و اموال اهل عصمت وطهارترا بعنوان غنائم جنگی به غارت بردند و زنان و دختران خاندان نبوت را برسم جاهلیت، بدستور فاسدترین و رذل ترین مردم (روسپی زادهٔ معروف) برشتر برهنه سوار نمودند و شهر بشهر گردانیدند .

بعضى از علماىعامه وبهتبعآنها عوام عامه سعىدارند قضيهٔ كربلا را كوچك جلوهدهند ولى هيچكس شك در نادرستى معاويه نداشت ، ازيكى اصحاب كهبشام وارد شدهبود سؤالشد كه در شأن معاويه چهميدانى ؟ گفت هيچ فقط از رسولالله شنيدم كه فرمود: لا اشبعالله بطنه .

همهٔ اصحاب از پیغمبر شنیدهاند ونقل نمودهاند که شجرهٔ ملعونه در قرآن بنی امیهاند، وهمه نقل کردند که معاویه رأس ورئیس آنان است ، با این حال باو حکومت شام را تفویض نمودند و اورا تأیید کردند و به اعمال شوم او صحت گذاشتند و اورا برای فساد در حکومت و امت پرورش دادند تا چنین وجود خبیثی بخلافت برسد و مصدر آنهمه مفاسد و جنایات شود. .

بعداز رحلت حضرت رسول وظهور خلیفه گری یك قومیت رقیق در حكومت اسلامی ظاهر شد و برتری نژادی متروك كمكی رنگ گرفت و در عصر عثمان چهرهٔ شوم قومیت ظاهر تر شد مردم بیچاره با فلاكت در ممالك اسلامی زندگی می نمودند مالیات یا جزیه می دادند و عثمان همه را در اختیار بنی امیه قرار می داد و به كسانی كه پیغمبر ایادی آنان را كوتاه نمود و از بیم و ترس از شوكت اسلام به دروغ تظاهر به مسلمانی نمودند آنقدر قدرت داد كه دوباره جان گرفتند، معاویه را علم كردند و او كار نژاد پرستی را بجایی رسانید كه كم كم مردم ممالك اطراف را علم كردند و او كار نژاد پرستی را بجایی رسانید كه كم كم مردم ممالك اطراف

مبد، تحقق عقول طولیه و عرضیه و حقیقت مقدسهٔ او متجلی در مرائی ِ آفاق وانفس است که فرمود: (ان ذکرالخیر انتم اوله و آخره....) و «ان ارواحکم فیالارواح... بیدکم رزقالوری.»

و از باب آنکه فاعل و غایت در نظام وجود و عالم هستی بیك امر برمی گردد مقام منیع ولایت همانطوری که واسطه است جهت ترقیم کلمات وجودیه، در قوس صعود نیز واسطه است جهت رجوع خلایق به حق اول ،بلکه بوجود ولیّی کامل حق قیامت قائم میشود لذاظهور حضرت خاتم ولایت مطلقه محمدیه «مهدی موعود روحی فداه» از اشراط ساعت است و از آنجایی که نهایات همان رجوع به بدایاتست هر انسانی که در قیامت صفری (بعد از مرگ ، که من مات فقد قامت قیامته) به ملکوت رجوع نماید ویا در قیامت

**—** 

اسلام داشتند معتقد می شدند که اصلاً اسلام دینی قومی و نژادی است . وقوع صحنهٔ کربلا بکلی حساب عربرا از اسلام جدانمودو, بهجهانیان فهماند که اسلام را باید از دید علی و اولاد او شناخت .

در این خطبه است که حضرت صریحاً به عثمان طعن زده – انه کالغراب همته بطنه ...

ان عرفتم فاعرفوا حق وباطل... ولكل اهل، ولا ن امرالباطل فقديماً فعل وان قل الحق فلربتما ولعل، و لقلتما ادبر شيء فاقبل،... (الى ان قال عليهالسلام: الا ان ابرار عترتى...) بسيارى ازحقايقرا حضرت بيان كردهاست... وانى لأخشى ان تكونوا فى فترة ...

و در همین خطبهاست «قیمة کل امرء مایحسنه» قسمتهایی از درر و لطایف ِ اینخطبهرا حکیم شرح نمودهاست . کبری محشر، روزبروز سرایر و ارتفاع حجب کثرت محشور شود صاحب ولایت کلیه را شهود نماید چه آنکه ولایت کلیه ساری در جمیع ِ اشیاء ومتجلی در کافیهٔ مظاهر و ذراری ِ وجوداست .

بهنمین جهت امیر مؤمنان فرمود:

یاحار حمدان من یمت برنی من مؤمن اومنافق قبلاً (۱) هذا ما اردنا بیانه فیهذهالمقدمة، والحمدالله اولاً وآخرا والصلوة علی سیدنا محمد و آله ظاهراً و باطنا المحمد لله الذی جعلنا من المتمسکین بولایة علی بن ابیطالب صلی الله علیه و اولاده

\* \* \*

۱- ومن هذا وامثاله (من ان كمال الإنسان بالتوحيد و كمال التوحيد بالولاية لأن بالمظهر التام يعرف المظهر وقال على: معرفتى بالنور انية معرفة الله) يظهر سيشر وجوب البيعة معهم سيسراً وعلانية، ولذا قالوا: بنا عرف الله وبنا عبد الله. ولذا قال تعالى: ان الذين يبايعونك... يبايعون الله. يدالله فوق ايديهم، ولافرق بين بدالرسول ويد وصيه و ايادى سائر الأئمة عليهم السلام و من هذا يعسرف سيشر ما نقله العامة عن النبى (م) قال لأبى بكر: كفتى و كف على (ع) فى العدل سواء. و كان (عليه السلام) نفس النبى الأمتى و فى الآية المباهلة: قل تعالوا ندعو... وانفسنا .

واماالمخالف ينكر هذه الفضائل قلباً وان أقسر به لساناً ويدعون الإجماع على افضلية الأول والثانى والنالث عليه سلامالله تعالى عليه وآله وقال نفسه روحيفداه: الدهر انزلنى و انزلنى حتى يقول الناس معاوية وعلى ومن لم يجعل الله له نوراً فماله من نور .

چشم بازوگوش باز و اینعمی حیرتم از چشمبندی خدا

این مقدمه را نگارنده در معرفی سه رساله از آثار ملاصد را که تاکنون بطبع نرسیده است به رشتهٔ تحریر در آورد:

١ ـ رساله المساءل القدسيه .

٢\_ متشابهات القرآن

٣- اجوبة المساءل

این آثار از نفایس کتب ورسائلیاست که راجع بهاین مباحث تألیف شده است:

رسالهٔ اول، اثری است بسیارعالی که از اول امور عامه تاآخرمبحث وجودذهنی نهمفصل ونهمختصر بل که متوسط و برزخ بین اجمال و تفصیل مباحث حکمی بسبك وطریقهٔ خاص آخوند نوشته شده است .

متشابهات القرآن نيز كه تاكنون بطبع نرسيده بود اثرى است محققانه ولى تمام مباحث مربوط به اين مسأله درآن تحرير نشده است .

اجوبة المساءل درجواب چند سؤال فلسفى و حكمى است كه بسيار عالى ومحققانه مشكلات سائل را آخوند حل كرده است .

نگارنده حواشی مفصل مفصل تر از اصل اجوبه بر این اثر منیف نوشته است ازباب آنکه رساله مشتمل است بر معضلات مبحث علم الهی ازجمله مبحث غایات ونفی عبث از افعال الهی و بطور مطلق از وجود و هستی ونفی بخت و اتفاق .

#### \* \* \*

در خاتمه از عنایات و مراحم خاص ریاست معظم دانشگاه مشهد حضرت بندگان استاد بزرگوار آقای دکتر عبدالله فریار (دامت برکاته) که همیشه مشوق ِحقیرند ممنون و متشکرم ، توفیق روزافزون آنجناب را در راه اعتلای دانشگاه و پیشبرد مقاصد علمی و فرهنگی از خداوند

خواستارم.

این مجمعوعه را دانشکدهٔ الهیات و معارف اسلامی دانشگاه مشهه بشرحی که دانشمند محقق جناب آقای دکتر محمود رامیار ادامالله تو فیقاته ریاست محترم دانشکده کهعلاقهٔ خاص به نشر آثار دانشمندان و محققان اسلامی و ترویج علیوم عقلی و معارف اسلامی دارند مرقوم داشته اند منتشر می شود .

آقای دکتر رامیار از زمان تصدی ریاست دانشکده تا این زمان از همهجهات مصدر خدمات شایستهای شدهاند و امیدواریم ازمساعی جمیله و نیت خیر معظمله اینمؤسسه بیشازپیش منشأ آثار علمی قرار گیرد ومبدل به یکی ازمراکز مهم نشر معارف اسلامی گردد .

فودیه ۱۹۷۳ بهمن ۱۳۵۱ مشهد فی محرمالحـرام ۱۳۹۳ سیّدجلالالدین آشتیانی

پو برخـود لازم میـدانم که از دوست عزیزم آقای محمود ناظـرانپور متصـدی ماشین اینترتایپ که باکمال علاقه ودقت کارهای محولهرا انجام میدهد و علاوه بر وظائف خود، در غلطگیری دشوار کتابهای علمی بنده را یاری مینماید و متجاوز از ده سالاست که با کمال صمیمیت و اعمال دقت و تحمل زحمات در غلطگیری و تصحیح نسخههای چاپی، مشکل طبع کتاب را بر بنده آسان مینماید ازصمیم قلب تشکرکنم .

آقای ناظران بواسطهٔ برخورداری از هوش واستعدادسرشار و دقت کافی و صرف اوقات استراحت خود بهمطالعه و تحصیل ونیز دارابودن صمیمیت درکار و علاقهٔ شدید بدین فن بعقیدهٔ نگارنده در حد خود نظیر ندارد و اهل کتاب از مقامات دانشگاهی با این جانب همعقیده اند . امیدوارم مصادر امور موجبات تشویق ایشان را فراهم آورند .

#### نهرست مطالب رسائل ملا صدرا

#### فهرست مطالب رسائة المسائل القدسيه

| ازص ا تاه                                            | خطبةكتاب مشتمل برحمدوثناىحق ودرودبرسالكان طريقت               |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| ص٦                                                   | <b>الجملة الأولى في الحكمة القصوى والعلم الأعلى</b>           |
|                                                      | بيان موضوع حكمت كلى وتعريف عام مابعدالطبيعه و تقرير           |
| ص٧                                                   | وجوه مناقشه بركلمات قوم از متأخِّرين                          |
| (                                                    | بیان و تحقیق عرض ذاتی و تقریر آنکه: موضوع کل علم مایبحث       |
| ص۸                                                   | فيه عن عوارضه الذاتية                                         |
| ص٩                                                   | فى انالوجودالعام البديهي اعتبار عقلى                          |
|                                                      | فىاناللوجودحقيقة فىالخارج وتقريراصالةالوجودوبيانمعناى         |
|                                                      | قاعدة فرعيه وتحقيق آنكه ماهيت باعتبار عقل معروض وجود و        |
| بحسب خارج ماهیات باعتباری عارض حقیقت وجودند ص۱۲،۱۱۱۱ |                                                               |
| 7                                                    | فى دفع شكوك اوردت على اصالة الوجود وتزييف ماقاله الشيخ        |
| ص۱۳٬۱۲                                               | الإشراقي في هذه المسألة                                       |
| •                                                    | في أن مفهوم الشيء لايعتبر في المشتقات وتقرير كلام السيد       |
| ص١٥٤١ع                                               | الشريف فيحواشي المطالع                                        |
| í                                                    | تقرير معنامفايرةالوجو دللماهيات وزيادته عليها بمعنى ان المفهو |
| س۱۸ تا۱۸                                             |                                                               |
| i                                                    | فى توضيح القول فى نسبة الوجود الى الممكنات وبيان كيفية زيادة  |

الوجود على الماهية مع اتحادهما في الأطوار الوجوديّة ص١٦١٦

ص. ٤ تا٢٤

في أن تخصيص الوجودات (مع وحدة حقيقتها) بماذا؟ ص۲۲تا۲۵ المقالة الثانية في اخكام واجب الوجود وانه تعالى غير معلوم بالعلوم الحصولية ولا يمكن اكتناه حقيقة الحق بالمشاهده الحضورسة وبيان اقسدام الحضور وكيفيشة شهوده لأهل المشاهدة الحضورية ص ۲۶ تا۲۹ في انالوجود الواجبي غير متعدد و انه ليس فيه جهة امكانية ص٣٠تا٣٢ اصلا

المقالة الثالثة في الوجود الذهني والحصول الظلى و بيان ادلة القائلين بالوجودالذهنى وتحقيق فىالمقدمة التى يتوقف عليها هذه ص۳۳تاه۳ المسألة

تقرير ماذكر والشيخ الكامل ... محيى الدين الأعرابي في المقام ص٣٦٠ ٣٧ المسلك الأول في اثبات الوجود الذهني (الذي الهم به المؤلف النحرير العلامه ص٣٨٠٣٧ المسلكالثاني في اثبات الوجود الذهني ومنهاما هو المشهور في كتب الجمهور

(اثبات الحكم الثبوتي للحقايق المعدومة في الخارج) ص ۳۹

المسلك الثالث في اثبات الوجود الذهني (وهو قريب المأخذ مما ذكره المشهور) وتقرير وجوه المفالطة الموجودة في المقام وتحقيق

ماهو الحق ظلمات وهمسة و اضواء عقلية (بيان وحوه من المناقشات والإشكالات الواردة على القول بالوجو دالذهني وحصول الحقايق ص ۲۶ تاه ۶ بانفسها فيالذهن

المقصد الأول في دفع الأشكالات على ما قرره صدر المحققين والـذب عن العويصات بناء على طريقة القوم ومشرب المشهور والدفع عنهاعلى ماهوالمقرر فيمشربه وطريقته وذكر نمط الهي فيدفع الإشكال ص٥ ٤ تا٢٥ لم يسبق اليه فهم احد من الرجال في انالنفس عند ادراكها للمعقولات الكليسة يشاهد ذواتا نورية ويتحد بالمعقولات ويصير خلاقا الصورالعقلية قوالخيالية ص١٥٥٦٥

المقصد الخامس فى دفع الإشكالات الواردة على القول بالوجود الذهنى وابطال ص٥٦ متا٨٥ القول بحصول الأشباح

بيان الإشكال الثاني من الابر ادات الواردة على القول بالوجو دالذهني وتقرير مذهب اهل الحق و تحقيق ماهو الحق عند المؤلف العظيم ص٥٨ تا ٦٠ نقل كلام الشيخ الشهيد السعيد صاحب الاشراق و تقرير مرامه في مسألة الإبصار وتزييف مرامه (ره) وتحقيق ماهو الحق عنده ص. ٢ تا ٢٢ تقرير الاشكال الثالث من الايرادات الواردة على القول بالوحود الذهنى ودفعالإشكال وتقرير كلام المحشى التجريد والمناقشة على كلام المولى الدواني والإشارة الى كلام الأفلاطون واشياخه واتباعه في المثر النوريَّة وبيان كيفيَّة انتقال النفس من الدنيا الى الآخرة في مقام ادراك الكليات والمعاني العامة ص۲۲تا۲۲ نقل الإشكال الرابع من المناقشات الواردة على القول بالوجود الذهني وانهايلزم على القول به ان يصير الذهن حاراً وبارداً و ... وسان وجوه من الأجوبة وتقرير مايدفع بهالإشكال ص٧٧تا٠٧ بيان الاشكال الخامس وتحقيق الحق في ادراك المفاهيم العدمية وكيفيسة ادراك الممتنعات وتقرير وجوه الفرق بين القضايا الحملية . من البتيَّة وغيرها ص٧٦تا٧٢

#### فهرست مطالب رسالة متشابهات القرآن

بیان اختلاف المذاهب والمشارب فی المتشابهات من الآیات والروایات ص ۷۹۱۲۷۰ فی نقل ماذهب الیه بعض المفسرین علی قاعدة اهل التنزیه الصرف ونقل کلام القفال والزمخشری والرازی والبیضاوی ص ۸۲۱۲۸۸ بیا ماهو الحق فی المتشابهات و تزییف ماذکره اهل الإعتزال فیها ونقل ماورد عن الائمَّة فی المسالة

فى التنبيه على فساد ماذهب اليه اهل التعطيل من سوء التأويل وبيان ان فهم رموز القرآن واغواره واسراره لايحصل بمجرد دقية الفكر وكثرة البحث وتقرير احوال الراسخين فى العلم ص٦٨ تا٨٨ بيان معنى التأويل وتقرير ماذهب اليه اهل التحصيل فى التأويل منغير تشبيه ولا تعطيل

تنبيه الله على زيادة تأكيد فيما قررهاله والهو المطيم في هذه المسألة وتحقيق الحق على مسلك اهل المكاشفة وابطال اقوال العامية في المسألة واظهار شيء من لوامع علوم اهل الكشف واليقين ص ١٩٦١٥٩

#### فهرست مطالب رسالة اجوبة المسائل

المسألة الأولى، التحقيق فى بيان اختياره تعالى وتزييف طريقة الإشراق فى المسالة الأولى، المقدم على الإيجاد وبيان ارادته وقدرته واختيار وابطال طريقة المتكلم وبيان ان الفاية لفعله ولإيجاد النظام الأتم انما هى ذاته المقدسة الأحدية

تحقیق - درسریان حب (عشق) واراده وعام درجمیع ذراری وجود و تحقیق درمشیت وارادهٔ ذاتی و فعلی و وجوه فرق بین ایندو وابطال ارادهٔ جزافیه و تزییف آرا، منکران غایت در فعل حق و تقریر آنکه غرض منفی ازحق، غرض وغایت متمم فاعلیت فاعل است نه مطلق غایت وغرض

بیان ارادهٔ حق بنا برمشارب مختلف فلسفی، ازمشاء واشراق و ابطال مسلك متكلمان قائلان بقصد زائد بر ذات ص۱۳۷ تا۱۳۷ بیان آنکه حق غایت وجود و مبدء اول منتهای جمیع حرکات ومتحرکات ومبدء اشواق ومتجلی درجمیع حقایق است بحسب ذات وصفت و فعل

نفى عبث وجزاف ازجميع حقايق وجودى واثبات غايت جهت

جمیع مبادی افعال وآثار وبیان اقسام اغراض وغایات وبیان حقیقت حب عشق و نحوهٔ ظهور آن در احدیت وواحدیت وعالم ِ خلق وسریان آن درعوالم طولیه وعرضیه ص ۱۱۹۱۱

ومفهوم عرض، عرض عاماست نسبت بهمقولات عرضی ص۱۵۳ تا ۱۵۳ نقل کلمات قوم دراین مسأله و تحقیق حق در نحوهٔ اخذ جو هر وعرض در مقولات عشره وبیان حقیقت اجزاء در اجزاء عقای از بسایط و مرکبات

کیفیت تقوم انسان بهدو جـز مادی و مجرد و اثبات تـرکیب اتحادی درماده و صورت و نقل کامات دو آنی و میر صدر ص ۱۸۰ تا ۱۸۰ نقل کلام صاحب روض الجنان و مناقشه برادلیهٔ قائلان به ترکشب جسم از هیولی و صورت و نقل کلمات میرداماد و بیان حقیقت میسولی و نحوهٔ تحقیق آن و کیفیت ابهام هیولی و تحصل ص ۱۸۷ تا ۱۸۷ صورت

نقل شبهه ای که دلالت دارد بر ترکشب اعراض ازماده و صورت و تقریر جواب این شبه ه بوجوه عدیده و نقل اقوال در حقیقت جسم و اثبات جوهریت هیولی و تحقیق در حقیقت مشتقات

بيان اقسام حيثيات ودفع شبههٔ سائل دراينكه: انالحيثية مكثرة للذات ومن هذا الجهة يلزم ان يكون (زيد) مثلاً \_كلياً \_ ص ١٩٨٨ تا ٢٠٠١

# المالية المالي

# رَبَّنَا غَيْفِرُلِنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَهُ فُونَا بِالْإِمَانِ وَلَا جَعْلَ اللَّهِ مِنَا اللَّذِينَ اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَا مِنُوارَبَّنَا اِنَّكَ رَوُّ فُ رَجِيدٌ ،

## بسيت المناالج التحالح

سبحان الذى ابان فىبدايات(۱) حالاتذوى الهمم ؛ نهايات تقاتبات اصحاب الفكر و الفهم ، و فاوت بين المسافرين اليه بحسب علمهم ، و عينهم و حقتهم و مراتب درجاتهم ، و اوضح عند اطمينان احوال السالكين اليه و سكون قلوب الطالبين لديه عندالوصول الى غايات قصودهم ؛ تفاوت مقاماتهم النتاشية من بدايات ذواتهم و تفاضل اعيانهم و هويتاتهم فى منازل معرفة الحق الاول و آياته المودوعة فى عوالمه و حضراته و مظاهر اسماءه و صفاته وطبقات ارضيه و سماواته \*

بيت

جنبشش، برحسب حال اوبود کی کمال صرصرش، آید بدست سیرهرکس بر کمال ِ او بود گربپرد پشهای ؛ چندانکههست

لاجرم، چون مختاف افتاد سیر هم رورِش با هم نگردد، هیچطیر

ثم ميز الخاصَّة من اهله من بين سكان عالم الملك والملكوت بانه لم يخلق الهم

<sup>(</sup>۱) در چند نسخه عنوان : المساءل القدسية ، فى الحكمة المتعالية . و در يك نسخه : المسائل القدسية والقواعد الملكوتية و درنسخه مكتوب سنه ١٠٤٩ درزمان دولت حيات مؤلف علامه. «فهذه مسائل …» نوشته شده است .

پ نگارندهٔ اینسطور بر مواضع مشکل این رساله حواشی و شرح نوشته ام که در آخرکتاب قرار می گیرد مواردی که محتاج بشرح و بسط است باگذاشتن ستاره مشخص می گردد .

این حواشی و تعلیقات بامطالعه و بررسی جمیع آثار این حکیم نحریر نوشته شدهاست . والمرجسو منالله ان یعیننا لما یحب ویرضی و اناالعبد جلال الدین الموسوی الا شتیانی .

غاية سوا ذاته به من جميع عوالمه و منصات اسماء و صفاته و طبقات حضراته و جناته ، بل جعل غاية وجودهم و منتها مقصودهم متعلقات علمالله الازلى و و جناته ، بل جعل غاية وجودهم و منتها مقصودهم متعلقات علمالله الازلى و دواعى مشيكته بحسب افتضاء و الذاتى و قضاء الحتمى الاوالى و مايريد سبحانه من تجليات ذاته فى طبقات افعاله و شئونات (۱) اسماء و صفاته فى ملائكته و كتبه و رسله و اليوم الآخر عند بروز نوره القاهر به .

فهو سبحنه حقیقة علمهم الیقینی و عینه وحقه عند فناء ِ ذواتهم عن ذواتهم و استهلاك كثرتهم تحت سلطان وحدته بلامزاحمة هویاتهم .

و صلى الله على المتحقق بالشهود الأكمل و العلم الأشرف الاشمل الاعم الأعم من اكرم قبائل بنى آدم معادامة الإستفراق والحضور معه فى جميعا فعاله واطواره ومراتب تجليّاته وانواره ، سيدنا محمد النبى الأمى معالمصطفين الأبرار مسن اهل بيته واولاده الأمجاد الأطهار الفائزين بميراثه ، الأوفى والحائزين علومه ومقاماته القصوى ؛ صلاة مستمرسة الأحكام باقية مدى الليالى والأيام ، وقصيا الشهور والأعوام .

فهذه «مسائل قدسيّة و قواعد ملكوتيّة» ليست من الفلسفة الجمهوريّة ولا من ابحاث الكلامية الجدلية ولا التقليدات العاميّة ولاالمكابرات السوفسطائية ؛ بل انما هي من الواردات الكشفيّة على قلب اقل العباد (٢) عند انقطاعه عن الحواس والمواد وانسلاخ نفسه عن البدن العنصري ، المؤلّف من الأضداد و ترقيه من مراتب العقول والنهوس الى اقصى الغايات مسافرا من المحسوسات الى الموهومات ومنها الى المعقولات حتى اتبّحد بالعقل الفعال اتحاداً عقليّاً بعد تكر رس الإتصالات و تعدد المشاهدات ؛ عند انتقاش النفس بصور المعلومات انتقاشا كشفيّاً ، نوريّاً بي .

قداوردت (٣) تلك المسائل وفرقها في كتب عديدة، ورسائل بحيث يصعب

<sup>(</sup>١) شئون اسماءه ٠٠٠ ل ق .

<sup>(</sup>٢) في نسخة ق ل: انل العباد محمد بن ابر اهيم القوامي الشير ازى .

<sup>(</sup>٣) قد اورد . . . ل ق .

على الناظر فيها تمييزها وتفصيلها ونقدها وتحصيلها لإمتزاجها بفيرها من طرق اصحاب الأنظار وارباب الأفكارمن غيرتأله وكشف .

فأردت ان ابيانها (۱) ملخصة عن الزوايد مجتمعة فى اوراق يسيرة و اجزاء غير كثيرة بعبارات موضحة غير عسيرة ليسهل اخذها على المستحقين، ويتيسس الإنتفاع بها على الطالبين للحق، السالكين الى جوارالله ، الملك المطلق .

ولنشرع فى البيان ، مستمد بن من العزيز المناكان ، موردين هذه المعانى فى جملتين .

<sup>(</sup>۱) فاردنا ان بیسنها . . . م

#### الجملة الأولى فى الحكمة القصوى والعلم الأعلى (١) و فيها مقالات :

#### المفالةالأولى

فىالوجود واحكامه

الأنَّه اول كلَّ فكر واليه ينتهي مبادى كلِّ علم وصناعة

#### فصل

في تحقيق موضوع الحكمة الكليئة

لماً ثبت وتحقق انالحكمة الأولى والعلم الأعلى باحثة عن احوال الموجود بما هو موجود و عن الأقسام الأولية للموجود المطلق من غير ان يصير نوعا مخصوصا من باب التعليميات ، اوالطبيعيات ، فيكون موضوعها طبيعة الموجود المطلق او مفهوم الموجود بما هو موجود ؛ فيجب ان يكون موضوعها امرا بينا بنفسه مستفنيا عن التعريف التصورى وعن الإثبات التصديقى .

#### فصل

في تعريف العلم الكلسي وما بعد الطبيعة

هو: ما يبحث فيه عن احوال المعانى الكليسة العارضة لطبيعة الموجود بما هو موجود من غير اختصاص لها بقسم من اقسام الوجود كالواجب والجوهر والعرض.

وقد عرسٌف القوم الأمور العامسَّة تعريفات و فسروها تفسيرات غير سديدة كقولهم: مايشمل الموجودات او اكثرها ؛ فيخرج منه الوجوب الذاتي والوحدة

<sup>(</sup>۱) از قرار معلوم مؤلف علامه موفق باتمام این رساله نشدهاست و کتاب بنجملهٔ اولی ختم شده است ، در مقدمه این معنا را روشن می نمائیم .

الحقيقييَّة والعليَّة المطاقة وكقولهم: مايشمل الموجودات اما مطلقا و اما مع مقابله ، فيختل من طرده بالأحوال المختصَّة ولا يخلو شي, منها من الفلط والخبط كما يظهر لمن يراجع الكتب المتداولة.

وبعضهم ارتكبوا في دفع النقوض والمناقضات تمحثّلات شديدة . منها: انالأمور العامّة هي المشتقّات وما في حكمها .

ومنها: انالمراد شمولها مع مقابل واحد يتعاتق بالطرفين غرض علمى . وتلك الأحوال اى التى نورد ليتعاتق بهاالتعريف ؛ اماً امور متكثرة واما غير متعلقة بطرفيها غرض علمى كقبول الخرق والإلتيام ؛ و عدم قبولها بمعنى الساكب لا بمعنا عدم الملكة .

ومنها: ان المراد بالمقابل ما هو اعم ألم من ان يكون بالذات اوبالعرض ، وبين الواجب والممكن تقابل بالعرض كمابين الوحدة والكثرة الى غير ذلك من التكاشفات والتعسشفات الركيكة .

#### كشف" و تحقيق

قد وقع للمتأخبرين مثل هذاالتحيثر و الإضطراب في موضوعات ساير

بيان ذلك: ان المشهور بين الجمهور و المنقول من قدما و المنطقيين انهم ذكروا في تعريف الموضوع لكل علم: انه ما يبحث في ذلك العام عن عوارضه الذاتية له والعرض الذاتي هو الخارج المحمول الذي ياحق الشكي لذاته اولا مريساويه.

فاستشكل عليهم الأمر لما راوا ، انه قد يبحث فى بعض العلوم عن الأحوال التى يختص ببعض افراد الموضوع دون البعض بل ما من علم الا و يبحث فيه عن الأحوال المختصة ببعض انواع موضوعه .

فاضط العلوم العقلية في اقوالهم المسامحة الى رؤسا العلوم العقلية في اقوالهم بد: إن المراد من العرض الذاتي للموضوع في كلامهم ما هو اعم من ان يكون عرضا ذاتياً لهاو لنوعه عرضا عاما لنوعه بشرط عدم تجاوزه في العموم عن اصل موضوع العلم .

او عرضا ذاتياً لنوع من العرض الذاتي الأصل الموضوع · او عرضا عاماً له بشرط المذكور ·

وتارة الى الفرق بين محمول العلم ومحمول المسألة كما فرقوا بين موضوعيهما بين محمول العلم ماينحل اليه محمولات المسائل كالشهاعلى طريق الترديد.

واعجب منذلك ما وقع للسيد الشريف «قدسسره» من ان موضوع الحكمة ليس امرا واحدا بل امور متعدد ومحمولاتها المفهومات بشرط تخصصها بتلك الموضوعات الجزئيسة .

و اقوال: لايخفى على البصير المحدق ان ما يختص بنوع من الأنواع التى شيء لاينافى عروضه لذلك الشيء من حيث هو و ذلك كالفصول المنوسط

فان الفصل المقسلِّم عارض لذات الجنس من حيث ذاته معانه اخص منها . والعوارض الذاتية والفريبة للأنواع قد يكون اعراضا اوليَّة للأجناس (1) و قد لا يكون كذلك ، معان القسمة بها تكون اوليَّة مستبوعة .

فاستيعاب القسمة قديكون بغير اعراض اولية فيكون القسمة اولية ذاتية والأعراض غريبة .

و قد يتحقق اعراض اولية و لايقع القسمة بها اولية مستوعبة نعم كل ما ياحق الشي، لأمر اخص و كان ذلك الشيء ، مفتقرا في احرقه الى ان يصير نوعا متهيلًا لقبوله ، ليس عرضا ذاتيا بلغريبا على ما هو مصرح في كتب الشيخ و غيره كما ان مالا ياحق الموجود الا بعد ان يصير تعليميلًا او طبيعيا ؛ فليس البحث عنه من العلم الإلهى في شيء .

وما اسهل عليك ان تتفطَّن بان لحوق الفصول لطبيعة الجنس كالإستقامة و الإنحناء للخط مثلاً ليس بعد ان يصير نوعا متخصَّص الإستعداد بلالتخصُّص

<sup>(</sup>١) نسخهٔ د ـ ن ـ للجنس،

انما حصل بها لا قبلها فهى مع كونها اخص من طبيعة الجنس اعراض اولية له . ومن عدم التفطُّن بما ذكرنا استعصب الأمر على بعض اجلَّة المتأخّرين (١) حتى حكم بوقوع التدافع فى كلام الشيخ و غيره من الراسخين فى الحكمة من حيث انهم صرحوا ب: ان اللاحق لشى لأمر اخص اذا كان ذلك الشى محتاجاً فى لحوقه الى ان يصير نوعا ؛ ليس عرضاً ذاتيا له بل عريباً غريباعنه مع انهم مشّلوا العرض للذاتى الشامل على سبيل التقابل بالإستقامة والإنحناء المنوعين للخط .

ولست ادرى اى تناقض فى ذلك سوا انهم لما توهكموا: ان الأخص من الشىء لايكون عرضاً اوليكا له حكموا بان مثل الإستقامة و الإستدارة لايكون عرضاً للخط بل العرض الأولى له هو المفهوم المردد بينهما.

و لهذا الكلام زيادة تحقيق لايحضرني الآن كشفه و وضواحه.

#### فصل

#### في ان الوجود العام البديهي اعتبار عقلي

ان كل ما يرتسم بكنهه فى الأذهان من الحقايق الخارجيَّة فيجب أن يكون ماهيَّة محفوظة مع تبدشُ نحو الوجود .

والوجود لما كانت حقيقته انه فى الأعيان و كل ما كانت حقيقته انه فى الأعيان في عند عند في الأذهان و الألاب الحقيقة و في في الأذهان و والا لزم انقلاب الحقيقة و في ذهن الله و في الله و في ذهن الله و في الأنهاد و في ا

فكل شما يرتسم من الوجود في النسفس و يعرض له الكليسة و العموم فهو ليس حقيقة الوجود بل وجه من وجوهه و عنوان عنواناته .

فليس عموم ما انشبح من الوجود في الذهن بالقياس الى الوجودات الخاصّة عموم معنا جنسى بل عموم امر عرضى " انتزاعى كالشيئيّة للأشياء الخاصّة و ايضا لوكان جنسا لكان انفصال الوجود الواجب عن غيره بفصل فيلزم و ليضا لواجب و هو مستحيل .

<sup>(</sup>۱) اى المحقق الدواني ني حراشي تجريد.

و اما ماقيل: ان الوجود حمله عى الأفراد بالتشكيك ؛ والمحمول على الأشياء بالتشكيك عرض لها فالوجود عرض للأفراد ففير تمام كما سينكشف انشاءالله .

#### فصــل

في ان الوجود حقيقة في الخارج وليس مجرد مفهوم

انتزاعی مصدری ذهنی کما ذهب الیه جمهور المتأخرين .

بيان ذلك أن الوجود لو لم يكن موجوداً لم يوجد شيء "من الأشياء المترتبة عليها الآثار المخصوصة أعنى الماهيات و التالى باطل فالمقدم مثله .

تحت موضوع ربما يعرض لذات ذلك الموضوع بما هو ؛ و اخصية الشي, من بيان الملازمة: ان الماهية قبل انضمام الوجود اليها غير موجودة و هو ظاهر ، و كذلك اذا عتبر من حيث هي هي لامع اعتبار الوجود ؛ فهي غيرموجودة ولا معدومة .

فاذن لو كان الوجود غير موجود لايمكن ثبوت احد هما للآخر فان ثبوت شي. لشي. او انضمامه اليه او انتزاعه منه فرع لوجود المثبت له و اذا لم يثبت احدهما للآخر لم يكن الماهيسة معروضة الوجودكما ذهب اليه الجمهور ؛ ولاعارضة له كما ذهب اليه المحصلون ، فلايكون موجودة اصلاً «هذا خلف» .

#### بحث وتفصيل

و ليس لك ان تقول: هذه المقد مخصوصة بما عدا الوجود.

والمراد بها ان ثبوت شى، هو غيرصفة الوجود مشترط بوجودالمثبت لـ محين الوجود لا قبله .

ولاشك ان مين ثبوت الوجود له موجود بنفس ذلك الوجود .

فانا نقول اولاً: ان التخصيص و الإستثناء انما يجريان في النقليات الظنيَّة لا في المحضة لا سيَّما الضَّروريات.

و ثانیا : ان من راجع وجدانه او انصف نفسه ادرك ان انضمام معدوم الى معدوم فى الخارج من غير قيامهما او قيام احدهما بموجود خارجى مما لايجلوزه

العقل بل بقضى بامتناعه .

و يشير اليه ما قال فيثاغورث: «كيف ينساغ فىالعقل أن يمتزج الميت بالميت فينتج بينهما حى ؛ أو تمتزج جهل بجهل فيكون بينهما عقل ».

وثالثاً: ان العقل الصحيح الفطرة يشهد بان الماهيَّة اذا كانت موجودة بنفس وجودها لا قبل وجودها بوجود آخر يكون الوجود بالذات والإصالة هو نفس الوجود لا نفس الماهيَّة .

#### شك" و تحقيق

و لا يهذهب عليك ان الماهية باعتبار وجودها العقلى معروضة الوجود الخارجي في العقل فرعا لوجودهافيه لا في الخارج لان الكلام يعود الى وجودها العقلى بان يقول: ثبوت الوجود العقلى لها موقوف على وجود سابق لها فيه و ثبوت الوجود السابق موقوف ايضا على وجود سابق آخر فيتسلسل الوجودات .

و ليس هذا من قبيل التساسل في الإعتباريات المنقطعة بانقطاع الإعتبار فان كل لاحق هاهنا موقوف على سابقه سوا. كانت المعروضات المترتبة في عروض الوجود كاللها موجودة في ذهن واحد اوفي اذهان و عقول متكثرة متناهية كانت او غير مترتبة كما لا يخفي على المتدبر المستبصر فبطلان التالي واضح غير مفتقر الي البيان . فثبت ان الوجود موجود عيني .

#### تنبيه"

ان حقيقة كل شى, هى خصوصوجوده الذى ثبتله فان موجوديَّة الشى، وكونه ذاحقيقة معناواحد ؛ فمعنى الحقيقة اولا بان يكون له حقيقة من غيره لست اقوال: ان مفهوم الحقيقة الو الموجوديَّة يجب ان يصدق عليه بالحمل الشابع ذلك المفهوم .

بل الغرض انالأمر السُّذي يكون هذاالمفهوم حكاية عنه و عنوانا يجب ان

يكون مما يصدق عليه هذاالمفهوم في الواقع .

اى ليس ذلك مجرد عنوان غير وجود ما يطابقه موجودا فى العقل فقط دون الخارج؛ وكما ان البياض اولى بان يكون اليض مما يعرض له البياض ، والمضاف الحقيقى البسيط اولى بان يكون مضافاً من المشهورى المركب المركب

فكذلك الوجود احق بأن يكون موجوداً من الماهيات التي يعرضها الوجود في ملاحظة العقل . هذا ما ذكره بعض الحكماء .

وانا اقول: انه قد ثبت عندنا بالبيانات البرهانية ان الماهيئة غير مجعوالة بالذات ؛ و ان الجاعل و جاعل الأثر لايمكن ان يكون شيئاً من الماهيات و لاشك في ان هاهنا تأثيراً و تأثيراً .

فاذا لم يكن المؤثر و لا الأثر هوالماهيكة بقى ان يكون الوجود هوالمؤثر والأثر ، اذ لا ثالث في الإمكان .

فالمؤثرِّرات وجودات و الآثار وجودات دون الماهيَّات ﴿

#### فصل

في دفع شكوك اوردت على موجوديَّة الوجود في الأعيان

منها: تمسنُّك (١) شيخ الإِشراق في كتبه و هي امور:

الاول: ان الوجود لوكان حاصلاً في الأعيان لكان له وجود فلوجوده وجود الى غير النهاية!

والجواب: ان للباحث ان يقول: ليس بموجود (٢) لواريد من الموجود حقيقة ما يقوم به الوجود فان الشي. لايقوم بنفسه .

كما لايقال في عرف اللفويلين ان البياض ابيض .

ففاية الأمر أن الوجود ليس بذي وجود كما أن البياض ليس بذي بياض .

<sup>(</sup>۱) مانمسك به ... ۱ ـ ل .

<sup>(</sup>٢) الوجود ليس بموجود ١٠٠٠ ـ ق .

و كونه معدوما بهذا المعنا لايوجب اتصّصاف الشيء بنقيضه عند صدقه عليه لأن نقيض الوجود هو العدم والسّلاوجود ؛ لاالمعدوم واللاموجود لإعتبار اتسّحاد نحو الحمل في التناقض .

لا أن له وجوداً آخر بل هو الموجود من حيث هو موجود و السَّذي يكون لفيره منه ؛ يكون له في ذاته كما أن المقتدسم الزماني في غيراجزاء الزمان يكون بتقشدم مكتسب من الزمان وفيها بنفس ذاتها المتجسِّدة ، وكذلك حكم الإتسَّال في الجوهر الإتصالي و في غيره .

#### وهم" و تنبسيه

فان قيل: فيكون كل وجود واجبا بالـذات اذلامعنا للواجب الا ما يكـون بحقيقة نفسه.

قلنا: الفرق واضح بين الوجودين عند المنطقيين فان الأول تعالى واجب بالضرورة الأزلياة ، و الوجودات واجبة بالضرورة الذاتياة ،

فمعنا وجود الواجب تعالى بنفسه ؛ انه يقتضى ذاته مطلقا من غير احتياج الى حاءل بجعل نفسه و لاقابل بقبله .

و معنا تحقيَّق الوجود بنفسه انه اذا حصل اميًّا بذاته او بفاعل لم يفتقر تحقَّقه الى وجود آخر يقوم به ، بخلاف غير الوجود لاحتياجه .

الثلاني: انه اذا اخذ كون الوجود موجودا انه عبارة عن نفس الوجود فلم يكن حمله على الموجود و غيره بمعنا واحد .

اذمفهومه فى الأشياء انه شى له الوجود وفى نفس الوجود انه هو الوجود، و نحن لانطق على الجميع الا بمعنا واحد، فلابد من اخذالوجود موجوداكما فى ساير الأشياء وهو: انه شى له الوجود ويازم منه ان يكون للوجود وجودالى غير النهاية و عاد الكلام جذعا.

والجواب: انا نقول هذا الأختلاف بين الأشيا. و بين الوجود ليس في مفهوم

الموجودبل هذا المفهوم واحد عندهم فى الجميع لأنه اماً معنا بسيط يعبرعنه فى لفة اخرى «بهست» و مرادفاته واماً عبارة عما ثبتله اوقام به الوجود سواء كان قياما حقيقيا اولا! ؟

و كون الموجود مشتملاً على امر زايد غير الوجود كالماهياة الموجودة او لم يكن كالوجود المحضانماينشأمن خصوصيات ما صدق عليه لامن نفس المفهوم المشترك.

و نظیر ذلك ما قاله الشیخ فی الهیات الشفا، : «ان واجب او جود قدیعقل نفس واجب الوجود كالواحد قد بعقل نفس الواحد و قدیعقل من ان ماهیاته ما هی انسان مثلاً او جوهر آخر هوالذی واجب الوجود كما انه قدیعقل من الماء انسه ما او انسان و هو واحد . . .»

قال: «ففرق اذن بين ماهيئة يعرض لها الواحد او الموجود و بين الواحد و الموجود من حيث هو واحد و موجود ...»

و قال ايضا فى التعليقات: «اذاسئل هل الوجود هو الموجوديّة» أو يؤيّد ذلك ما فى حاشية المطالع و هو: ان مفهوم الشى، لا يعتبر فى مفهوم الناطق مثلاً واسّلا لكان العرض العام داخلاً فى الفصل و لواعتبر فى المشتق ما صدق عليه الشى، انقلبت مادة الإمكان الخاص ضروريّة فان الشى، الذى له الضحك هو الإنسان و ثبوت الشى، لنفسه ضرورى (۱)

فذكر الشى. فى تفسير المشتقات بيان لمارجع اليه الضمير الذى يذكر فيها . . .» هذاكلامه .

و علم منه: ان مفاد المشتق و ما يطابقه امر بسيط و ليس الموصوف داخلا فيه لا عاماً و لا خاصاً .

ومن هاهنا نشأ ما ذهب اليه بعض اجاتة المتأخرين في حواشى التجريد من اتحادالعرضى و العرض(٢) .

<sup>(</sup>۱) حواشى سيد شريف برمطالع ، شرح مطالع ، طبع ك ، خط عبدالرحيم .

<sup>(</sup>۲) محقق دوانی در حواشی جدید ، نسخهٔ خطی .

والعجب ان الشيخ الالهى قد ادى نظره فى آخر التلويحات الى ان النفس الإنسانيَّة و ما فوقها من المفارقات وجودات صرفة جوهريَّة قائمة بذواتها ولست ادرى كيف يسع له معذلك نفى كون الوجود ذاهويَّة عينية كما اكد القول فى اوايل القسم الالهى منه ، و هل هذا الا تناقض فى الكلام .

الثالث: ان كان الوجود فى الأعيان صفة للماهيئة فهى قابليئة (1) اما ان يكون موجودة بعده محصل الوجود مستقلا دونها ، فلا قابليئة ولا وصفيئة ، او قبله فهى قبل الوجود موجودة .

فالماهية موجودة معالوجود لا بالوجود فلها وجود آخر واقسام تالى باسرها باطلة كذلك .

والجواب: عنه اما اولاً: فباختيار ان الماهياة معالوجود فى الأعيان و مابه المعياة نفس الوجود الذى هى به موجودة لا وجود آخر غير وجودالماهياة .

كما انالمعيثة الزماني هي الحاصاة بين الحركة والزمان بنفس ذلك الزمان بلا اعتبار زمان آخر حتى يلزم التسلسل في وجودالازمنة .

و اما ثانيا: فبان اتسطاف الماهية بالوجود امر ليس كاتسطاف الموضوع بالعرض القايم بعدت يكون للماهية وجود لوجودها وجود ثم تسطف احدهما بالآخر و يكونان معا او بتقدم احدهما على الآخر .

بل هما فى الواقع مع قطع النظر عن تحليل العقل ، امر واحد ، بلاتقدام بينهما و لا تأخر و لا معيد بالمعنى المذكور ، و انما اتصاف الماهيدة بالوجود امرعقلى فقط .

الرابع: انه ليس فى الوجود ما عين ماهيكة الوجود .

فانا بعد ان نتصوبً مفهومه قد نشك في انه هل له الوجود الملا ؟ فيكون له وجود زايد .

و كذلك الكلام في وجوده و يتساسل الى غير النهاية ، و هذا محال.

ا فهى صفة قابلية – ل

و لا محيص الا بأنالوجود المقول على الموجودات اعتبار عقلى .

وجوابه بما اشرنا اليه من ان حقيقة الوجود لا يحصل في ذهن من الأذهان، و ما حصل منها فيه هو امر انتزاعي عقلي ، فهو وجه من وجوهه .

والعام بحقيقة الوجود يتوقَّف على المشاهدة الحضوريَّة ، وعند المشاهدة الحضوريَّة لا يبقى الشك هويَّته .

والأولى ان يورد معارضة الزاميكة على اتباع المشكّائين كما فعله في كتاب حكمة الإشراق .

لأنتهم لما استداو على مفايرة الوجود للماهيئة ب: انا نعقل الماهيئة الماهيئة و نشك في وجودها ، والمشكوك فيه ، ليس نفس المعلوم و لاداخلا فيه فهما متفايران في الأعيان ، فالوجود زايد على الماهيئة ، فالشيخ الزمهم بعين هذه الحجيّة ، لآن الوجود ايضاً كوجود العنقاء مثلاً فهمناه و لم نعلم انه موجود في الأعيان ام لا ؟

فيحتاج الوجود الى وجود آخر فيتساسل مترتباً موجوداً الى لانهايةلكن ما اوردناه يجرى فى اصل الحجية فانهدم الأساسان .

الخامس: ان الوجود او كان فى الأعيان و ليس بجوهر فتعين ان يكونهيئة فى الشيء ، و اذا كان كذا فهو قائم بالجوهر ، فيكون كيفية عند المشائين .

لأنه هيئة قاراة لايحتاج في تصورها الى تجزى و اضافة الى امر خارج كما ذكروا في حد الكيفية.

و قد حكموا مطلقاً ان المحل يتقدم على العرض فيتقدّم الموجود على الوجود. و ذلك ممتنع الإستاز المه تقدشم الوجود على نفسه .

ثم لايكون الوجود اعم الاشياء مطلقاً بل الكيفيكة و العرضيكة اعم الممنه من وجه .

و ایضا اذاکان عرضا فهو قائم بالمحل ، و معنا انه قائم بالمحل انه موجود به مفتقر فی تحقیقه الیه ، ولا شك انالمحل موجود به ، فدارالقیام و هو محال، وجوابه : انهم حیث اخذوا فی عنوانات حقایق الاجناس العوالی کونها

ماهياتًات كلياتة حق وجودها العينى كذا وكذا.

فسقط كون الوجود فى ذاته جوهرا اوكيفا اوكماً اوغيرهما العدم كونه كلياً بل الوجودات هوياً عينياة متشخصات بأنفسها غير مندرجة تحت مفهوم مفهوم كلي ذاتى .

و ليس الوجود عرضا بمعنا كونه قايماً بالماهيئة الموجودة و لابمايحل فيها و ان كان عرضياً متكحداً بها نحواً من الإتلاد.

و على تقدير كونه عرضاً لايلزم كونه كيفيه لعدم كليّيته و عمومه و ما هو من الأعراض العاميّة والمفهومات الشاملة للموجودات ، انما هوالوجود الإنتزاعى المصدرى المشتق منه صيغة الموجود .

و لمخالفته ایضا سایر الاعراض فی آن وجدودها فی نفسها عین وجودها للموضوع ووجودالوجود عین وجودالماهیگة لاوجودشی، آخرلهاظهرعدمافتقاره علی آن المختار عندنا آن وجود الجوهر جوهر بعین جوهریگة ذلك الجوهر فی تحقیقه الیالموضوع ، فلایلزم الشدورالذی ذکره لابجوهریگة اخری .

و كذا وجودالكيف كيف بنفس كيفياتة تلك الكيف لابكيفياتة أخرى وهكذا في ساير الأعراض و مقولاتها و انواعها .

وذلك لما مس أن الوجود لاعروض له للماهيسة في نفس الأمر بل في اعتبار العقل .

السادس: انه اذاكان الوجود وصفا زايدا على الماهية فله نسبة اليها و للنسبة وجود و لوجود النسبة نسبة الى النسبة وهكذا فيتسلسل و جوابه ماعرفت .

و التسلسل في الأمور الإعتباريَّة ينقطع باعتبار الإنقطاع العقلى .

#### فصل

#### في كيفيَّة اتَّصاف الماهيُّة بالوجود

لعلُّك تقول: لوكانت للوجود افراد في الماهيات سوى الحصص لكان ثبوت

فردالوجود فرعاً على ثبوتها ضرورة ان ثبوت الشيء لآخر فرع على ثبوته فيكون لها ثبوت قبل ثبوته .

فالجواب اماً بطريق النقص فبان لاخصوصية لهذا الإيراد بكون مفهوم الوجود ذاهوياً خارجياً في الماهياة .

بلمنشاه حال اتسطاف الماهيسة بالوجود سوا كانت له افراد عينيسة اولم يكن له الاسال الحصص .

و اما بطريق الحلّ فبان الحق الحقيق بالإِذعان و التصديق هو ان الوجود نفس ثبوت الماهيّة العينيَّة لاثبوت شيء لها حتى يكون هاهنا ثبوت شي، حتى قيل: انه فرع ثبوت ذلك الشيء بل ليس هاهنا الا ثبوت شي، فقط.

والجمهور لما غفلوا عن هذه الدقيقة تراهم تارة يخصص صون القاعدة الكليكة القائمة بالفرعيكة (١)

و تارة بهربون منها الى القول بالاستلزام فقط (٢)

و تارة ينكرون ثبوت الوجود اصلاً لاذهنا ولاعينا (٣) والاعتبارا ولاتحققا و يقولون انه مجترد اختراع كاذب ، و ان مناط صدق الموجود كساير المشتقات على شي, اتتحاد ذلك الشيء بمفهوم الموجود .

و هو امر بسیط کنظایره یعبر عنه به «هست» کما یعبرعن العالم به «دانا» ، من غیر قیام امر حقیقی اوانتزاعی الی غیر ذلك من التعسشفات .

#### فصل

في توضيح القول في نسبة الوجود الى الممكنات

ان وجود كل ممكن عين ماهيكة خارجا و متكد بها نحوا من الإتحاد بيان ذلك: انا حيث بيلنا انالوجود بالمعنى الحقيقى الذى به تكون الماهيكة موجودة و

<sup>(</sup>۱) والمخصص هوالامام الرازى .

<sup>(</sup>٢) اليه مال العلامة الدواني .

<sup>(</sup>٣) والمنكر لثبوت الوجود مطلقا هوالسيد السند صدر الدين الدشتكي الشيرازي .

يطرد عنها العدم امر عيني .

فلو لم يكن وجود كل ممكن متحداً مع الماهيئة فلايخلو اما ان يكون جزء منها او زايداً عليها قائماً بها .

والأول باطل لان وجود الجزء غير وجودالكل ففي مرتبة وجود الجزء لايكون للكل وجود و المقدّد خلافه.

و كذا الثانى لما منكر من ان قيام الصفة بالموصوف و ثبوته له فرع ثبوت المثبت له في نفسه.

فيلزم تقدم الشيء على نفسه

او تكتّرر انحا. وجود شي، واحد من حيثيتة واحدة

و كلاهما ممتنعان

او ينجر الى التسلسل فى المرتبات من الوجود المجتمعة الآحاد وهذا التسلسل مع امتناعه بالبراهين و استلزامه لانحصار مالايتناهى بين حاصرين ؛ الوجود والماهية يستلزم المدعا و هو كون الوجود نفس الماهية فى العين . لأن قيام جميع الموجودات العارضة بحيث لايشان عنها وجود عارض يستلزم وجود الها غير عارض والا لم يكن الجميع جميعا فاذا ثبت كون وجود كل ممكن عين ماهيته فى العين فلايخلو [إما ان يكون] بينهما مفايرة بحسب المعنا و المفهوم ام لا .

والناني باطل و الا لكانا معنا لفظين مترادفين .

و نحن نفهم من الانسان معنا ومن وجوده معنا آخر.

ولامكان تصور احدهما مع الففاة عن الآخر ولفير ذلك من الوجوه المذكوره في المتداولات (١) .

فتعيس الشق الأول و هو كون كل منها غير الآخر بحسب الذهن مع السلامة السلامة السلامة المسلمة الم

فحينئذ بقى الكلام فى كيفيتة اتصاف الماهيتة بالوجود فى ظرف التحليل العقالى .

<sup>(</sup>١) في ن ، ع ، في المطرّولات .

و كل موصوف بشىء معروض لهمرتبته غيرمرتبة العارض، فعروض الوجود اما للماهيكة الموجودة والمعدومة اوغير الموجودة والمعدومة .

فالأول يوجب الدور اوالتسلسل .

و الشاني يوجب التناقض .

والثالث يوجب ارتفاع النقيضين .

والجواب بان ارتفاع النقيضين عن المرتبة جايز بل واقع غير نافع .

لأن المرتبة التى يجوز خلو النقيضين عنها هى مرتبة من مراتب نفس الامر لها تحقق فى الجملة سابقة على النقيضين كمرتبة الماهيسة بالقياس الىعوارضها فان للماهيسة وجودا مع قطع النظر عن الوجود.

فقياس قيام الوجود بالماهيكة على نحو قيام البياض بالجسم و وزان خلو ها عن الوجود بخلو الجسم الجسم من البياض .

و مقابله غير صحيح لأن الجسم له مرتبة سابقة على بياضه في الواقع

فقيام البياض للجسم فرع وجوده المطلق عن قيد البياض و مقابله و ليس قيام الوجود فرع الماهيئة المعرّاة عن صفة الوجود و العدم لأن الماهيئة المعرّاة عنهما لايكون موجودة لافى نفس الأمر و لافى مرتبة من مراتبها.

فالحق فى هذاالمقام ان يقال ان العقل اذا حاس الماهيسة الموجودة الى شيئين حكم بتقدم احدهما اما بحسب الواقع فالمتقدم هو الوجود لانه الأصل فى ان لكون خقيقة .

و هو الصادر عن الجاعل بالذات والماهيئة متحدة معه محمولة عليه ، لاكحمل العرضيئات اللَّلاحقة ؛ بل حملها عليه و اتلِّحادها معه ، بحس بمرتبة هويئته و ذاته.

و أميًا بحسب اليِّذهن فالمتقيَّدم هوالماهيَّة، لانهاالأصل في احكام العقليَّة والتقيُّدم هاهنا ، ليس بحسب الوجود ، بل بحسب نحو آخر غير الخمسة المشهورة و هو: التقيُّدم بحسب الماهيَّة كتقيُّدم معنى الجنس على النوع مع قطع النَّظر عن ملاحظة وجودهما .

وبالجملة مفايرة الماهيكة للوجود و اتصافها به ، أمر عقلى ، انما يكون في اعتبار النّذهن .

و اعتبار الذهن ، مفايرتها للوجود ، و تجريدها عنه ، و انكان أيضاً نحواً من الوجود كما أن الكون فى الخارج نحو من الوجود أن للعقل أن يلاحظ هذا النسّحو و يصف الماهيسّة بالوجود .

فهذه الملاحظة التى من شأن العقل ان يجلّرد الماهيكة فيها عن جميع الوجودات الله لا يلاحظ معها شىء من الوجودات حتى هذا النحو التجلّردى الذى هو أيضاً ، نحو من الوجود فى الواقع لابتعملُ العقل لها اعتباران .

احدهما: اعتبار كونها تخلية الماهيكة فىذاتها عنجميع العوارض والوجودات و ثانيهما: اعتبار كونها نحواً من انحاء وجود الماهية .

فالماهيكة باحدالإعتبارين موصوفة بالوجودالمطلق ، وبالآخر ماحوظة به غير موصوفة به ، فالتعرية باعتبار ،

وليس حيثيثة احدالإعتبارين غير حيثيثةالآخر ختى يعود الإشكال جذعا من انالإعتبارالذى بهايتصف الماهية بالوجود لابتد فيهايضامن مفايرة بين الموصوف والصفة ؛ لأن هذا التجريد عن كافتة الوجودات هو بعينه نحو من الوجود بالذات لا غيره \*

فانظر الى نورالوجود المطلق كيف تفمد فى جميع هياكله ؛ المعانى و اقطار الماهيات بحيث لايمكن عراها عنه حتى ان عراها عنه ايضاً نحو من انصباغهابه،

#### تقرير

### فى تحقيق زيادة الوجود على الماهيّة فى التّصور لا فى العين

هو: ان العقل بحسب شأنه من التحايل ان يلاحظ كلاً من الماهية والوجود من غير ملاحظة معناله اختصاص ناعت بالماهية لابحسب الخارج ليلزم تقشدمها

عايه بل بحسب العقل .

و غاية الأمر ان يازم تقدمها على الوجود بالوجود العقلى ، و يلتزم ذلك لجواز ان يلاحظها العقل و حدها من غير ملاحظة شى من الوجودين العينى والذهنى معها و ملاحظتها مع عدم اعتبار نحو من الوجود و ان كانت نحو وجود ذهنى لا يلاحظها العقل من حيث ذلك الوجود ، او يلاحظ ذلك الوجود و ان كان هو نفس تلك الملاحظة فان عدم اعتبار الشى غير اعتبار عدمه .

فللعقل أن يصف الماهيئة بالوجود المطلق في هذه الملاحظة لا بحسبها .

ثم اناعتبر العقل هذاالنحو من وجودها الذهنى ؛ لم يلزم تسلسل فىالوجودات بل ينقطع بانقطاع الإعتبار .

وليعام انا في متسع من هذاالتجشيم حيث قررنا انالوجود نفس ثبوت الماهيئة لاثبوت شي. لها ، فلامجال للفرعيئة هاهنا .

و كان اطلاق لفظ الإتسّصاف على الإرتباط السّدى يكون بين الماهيسّة و وجودها من باب التوسع او الإشتراك ، فانه ليس من قبيل اتسّاف الموضوع بالعرض القائم به بل من قبيل اتسّاف البسائط بالفصول المتحدة بها \*

#### فصل

في ان ً تخصيص الوجود بماذا على الاجمال ؟!

وايعلم: ان تخصيص كل وجود اما بنفس حقيقته او بمرتبة من التَّقدُ مُ

و قيل: «تخصيص كل وجود باضافته الى موضوعه ؛ لأن الإضافة لحقته من خارج \*

فان الوجود المعلول عرض و كل عرض فانته متقطّوم بوجوده موضوعه (۱) وكذلك حال الوجود فوجود كل ماهيطة يتقرم باضافته الى تلك الماهيطة كما يكون الشي في المكان ، فان كونه في نفسه غير كونه في المكان »

<sup>(</sup>۱) القائل هو بهمنيار في كتابه المسملي بالتحصيل - منه دام ظله -

#### و فيه بحث:

فانالخبط فى قياس نسبَةالماهيَّة الىالوجود بنسبة الموضوع الىالعرض واضح لمامَّر منانه لاقوام للماهيَّة مجردة عنالوجود ؛ قيام الموضوع بما يقوم به .

فالوجود ليس سوى كون الموضوع لا كون امر كالعرض للمووع و العرض وانكان كونه في نفسه هو بعينه هو كونه للمووع الاً ان كونه غير كون موضوعه بخلاف الوجود فان كونه هو بعينه كون الموضوع

فلايكون الماهيَّة موضوعَة للوجود بـل نسبة الوجود اليها ، نسبة الفصل الحقيقتي الى الجنس .

ففرق اذن بين كون الشي في المكان و في النّزمان و بين كون الشي في الموضوع كمايفهم من كلام هذا القائل .

ثم فرق ایضاً بین کون الشی, فی الموضوع و بین نفس کون الموضوع ، نصد علی هذا الشیخ فی مواضع من التعلیقات ، و نص علیه غیره ایضاً من موافقیه و متابعیه .

و قد نقلنا عباراتهم و تنصيصاتهم على هذاالمطلب في كتابنا الكبير المسمى ب: الآسفار الأربعة .

و ما اكثر مازلكت اقدام المتاخلرين حيث اهملو فى فهم الفرض عنها و حلى فه الفرض عنها و حلى فه الكلم عنه و حلوها على اعتبارية اوجود و انه مما لا حقيقة له فى الخارج ولا فى الماهيات منه شى أغير الخصص .

وانی کنت شدیدالذب عنهم فی اعتباری قالوجود و تأصل الماهیات حتی هدانی ربی فانکشف لی انکشافا بیتنا: ان الأمر بعکس ذلك .

والحمدلله الذي ثبتني على القول الثابت في الحياة الدنيا و في الآخرة ، و لولا ما ثبَّتني لقد كِدت اركن اليهم شيئا قليلاً .

فالوجودات حقايق متحصلًه (١) والماهيات التي هي الأعيان الثابته ؛ ما

<sup>(</sup>۱) في بعض النسخ: «حقائق متأصلة» وفي نسخة (منصلة) والظاهر انه من سهوالناسخ ·

شمتت رايحة الوجود ابدآ .

و ليست الوجودات الا اشعبَّة واضوا. للنور الحقيقى والوجود الاحدى «جلَّ مجده».

ثم لكل منها نعوت ذاتيتة ، و مفهومات ذهنيتة ، هى المسماة بالماهيات كما سنبرهن عليه «انشاءالله تعالى» .

#### زيادة كشف

اما تخصيص الوجود بنفس حقيقته الواجبيّة و بمراتبه فى التقدم والتاخرُّ والشدَّة والضعف والفنا والحاجمة ؛ فانما هو تخصيص له بما فيه من حيثيّاته الذاتيّة و شئونه الحقيقيّة باعتبار خقيقته البسيطة التى لاجنس لها ولا فصل و اما تخصيصه بموضوعه اعنى : الماهيات المتصفة به فى العقل فهو ليس باعتبار شئونه فى نفسه بل باعتبار ما ينبعث عنه فى العقل، من الماهيات، المتخالفة الذوات وان كان الوجود والماهيّة فى كل ذى ماهيّة متحدان عينا .

و هذا امر غريب سيتكشح لك سُثره (انشاءالله).

قال الشيخ الرئيس في كتاب المباحثات: «ان الوجود في ذوات الماهيات لاتختلف بالنوع بل اِن كان اختلاف فبالتأكيد (١) والضعف».

وانما يختلف ماهيات الاشياء التي تنال الوجود بالنوع و ما فيها من الوجود غير مختلف النوع .

فان الإنسان يخالف الفرس بالنوع لأجل ماهياته لالوجوده . . .» فالتخصيص للوجود على الوجه الأول بحسب ذاته بذاته .

و اما على الوجه الثانى فباعتبار ما معه فى كل مرتبة من النشّعوت الكليسّة . ولا يبعد أن يكون معنى قول أتباع المشائين بتخالف الوجودات أنواعاً هذا المعنى .

وهذا كمراتب الاعداد ، فانتها يصح القول بكونها متحدة في النوع ، اذ ليس

<sup>(</sup>١) في نسخة م: فبالتأكُّد والضعف .

في كل منها سوى الوحدات ، و هي امور متشابهــة .

ويصح القول ايضا بكونها متخالف المعانى الذاتية ، اذ ينتزع العقل من كل مرتبة منها نعوتا ذاتية خلاف ما ينتزع من غيرها ، و يكون مصداق حمل تلك النُّعوت نفس ذوات تلك المراتب .

فهى كالوجودات و مراتبها فى النترول كأنها متكفقة حقيقة ذاتية (١) مختلفة ماهية و مفهوما ، فاتقن ذلك فإنكه من نفايس المطالب .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) فينسخة (ع.ق): كأنها منفقة حقيقة وذاتا ، مختلفه ماهية و مفهوما .

### المقالة الثانية

# في احكام واجب الوجود بحسب المفهوم

#### فصل

فى ان حقيقة الوجود الواجبى جس مجده غير معلوم الحد بالعام الحصولي ولا يمكن ايضا حصوله لغيره على سبيل المشاهدة التامسة الإكتناهيسة .

اما انه غير معاوم الكنه على سبيل الإرتسام فلأنه لو كا نكفلك لكان ذا ماهية كلمة وكان له إلى المكان محصولات متعددة والواجب محض الوجود

لإنكه يلزم تعد د انواجب بالذات (تعالى عنه علوا كبيرا ٠)

ولأن وجودالشيء في الذهن عبارة عن حصول صورة منه في الذهن مطابقة للخارج.

و هذا انما يكون بتبدال الوجود مع انحفاظ الماهياة و هذا انما يتصور فيما ليس مجرد الوجود ، والا لزم انقلاب انوجود العينى وجود اذهينا هذا محال .

واما ان الوجود الواجبى غير معاوم الأحد بالمشاهدة الحضورية على سبيل الإحاطة والإكتناه فان المعاوم بالمشاهدة لايكون الا مايكون له وجود نسبى للعالم يعنى ان وجوده من حيث كونه محسوساً هو بعينه وجوده للجوهر الحاس والوجود الرابطى لايكون الا للحال ، والعرض بالقياس الى المحل والموضوع ، او للمجعول بالقياس الى الجاعل .

والواجب بالذات ليس شيء من هذين فلا يكون حقيقته معقولاً لشيء غيره .

بل له التساتط والقهر على الممكنات باشراق نور الوجود عليها \* .

فبقدر ما يحصل لكل احدمن اشراق نوره و لمعلة وجوده يعرفه.

و بالجملة حصول الشيء لعليَّته الفياضة ؛ خصول تام يوجب العلم التام .

و اما حصول العاتة المفيضة للمعلول المفاض عليه فليس الاحصولا ضعيفا بتوستط مايفاض منها و يرشح عنها عليه .\*

فلكل ممكن من الممكنات ان ينال ذات الحق المجرد عن الأحياز والجهات على قدر ما يحصل له من تجلي ذات المقدسة بقدر وعاءه الوجودى و يفقد عنه ، و يحرم عليه بقدر ضعفه و قصوره و ضيقه عن الأحاطة لبعده عن منبع الوجود من قبل مقارنته الأعدام ، والقوا والمواد لا لمنع و دخل من قبله تعالى . \*

فانَّه لشدة نوره النافذ و عدم تناهى جوده و رحمته ؛ اقرب كل احد كما اشار أليه بقوله: «و نحن اقرب اليه من حبل الوريد (۱)» و قوله: «و اذا سالك عبادى عنتِّى فانتَّى قريب (۲) » .

#### عقدة" و بحل"

لك أن تقول: أذا جو تزت كون ذاته تعالى معلوماً بحضور الإشراقي لكل أحد بقدر ما يفاض عليه .

و لاشك أن المشهود بالشهودالوجودى ليس (ح) الا نفس حقيقته البسيطة لا وجها من وجوهه.

فكيف لايكون معلوما بالكنه ليس الا هويَّته البسيطّة لاغير.

فاعلم ان المعلوم من الحق لكل احد وان كان نفس ذاته الحقيّة ، الاان المشاعر والمدارك ، قاصرة عن البلوغ الى كنه ذاته والوصول الى حرم كبرياء بل انسّما ينالونه و يشاهدون له بقدر احداق مداركهم الضعيفة .

و قد مر آن سبب الحجاب ، الضعف ، والقصور فى البصاير عن ادر الدالنور. فليس للممكنات مشاهدة ذاته الا من وراء حجاب ، او حجب هى مراتب القنصورات الحاصاحة من جهة الإمكانات حتى المعلول الأول فهو ايضاً لا يشاهد ذاته سبحانه الا بواسطة من وجوده الامكانى و وسيلة ادر الد هو يكته .

فيكون شهودالحق له بحسب شهود ذاته و بقدر وعاءه الوجودي لا بحسب .

<sup>(</sup>١) سورهٔ ٥ ، آيه ١٥ .

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ۲ ، آیه ۱۸۲ .

ماهوالمشهود .

و هذا لاينافى الفناء الذى يد عونه فانه يحصل بترك الالتفات الى اللذات (١) والإقبال بكلية الذات و شراشر الهمة الى الحق .

والهويَّة الإمكانية ، لايرتفع بترك الإلتفات اليها ، فحكمها باقر في كونها حجابا .

ولأن الكلام في مقام الفيريَّة و في كون الممكن بحسب ذاته عارفا بالحق \* فاذا لم يبق للممكن من حيث ذاته اثر فلم يكن الممكن ، ممكنا و للاشارة الى ان هويَّة كل شمكن حجاب له عن ادراك ذات الحق قال الحلاج:

بینی و بینك انی نیازعنی فارفع بلطف انی من البین

### حكمة عرشيكة

اعلم يا اخا الحقيقة هداكالله طريق الحق ان العلم ، كالجهل قديكون بسيطاً و قديكون مركبًا .

والاول عبارة عن الإدراك مع الله هول عن ذلك الإدراك و عن التصديق بأن المدرك ماذا ؟!

والثاني عبارة عن ادراك الشيء معالشعور بذلك الادراك و بان المدرك هو ذالك الشيء اذا تمهد هذا فنقول:

ان ادراك الحق الاول سبحانه على الوجه البسيط ، حاصل لكل احد بحسب الفطرة من غير تعميّل و كسب لأن المدرك بالذات في كل (٢) ادراك ليس الا نحو وجودالشيء على ما هو تحقيق المحققين من المحصلين سواء كان الإدراك احساسا او تخييّلا او توهيما او تعقللا حسب ماينقسم الوجود الى المحسوسات والمتخيلات والموهومات والمعقولات لإختلاف مراتب صور الموجودات في التجرد عن المواد و عن الأغشية الماديّة .

<sup>(</sup>١) بترك الالتفات الى اللدات و . . . م و في نسخة د : الى الدات . . . و الظاهر انه سهو .

<sup>(</sup>٢) في بعض النسخ: في كل علم و ادراك . . .

وستيكضح لك انشاءالله انوجود كل شىء ليس الاحقيقة هويكته المرتبطة بنفس الذات الى الوجود القيدوم الإلهى .

وتبيس ايضا ان الهويسات الوجوديسة من مراتب تجليات ذاته ولمعات جماله و جلاله .

فا ِذ ن ِ ادراك كل شي بأى فحو من الإدراك ليس الا حضور ذلك الشيء عندالمندر ك على الوجه الذي ينسب اليه سبحانه .

و مشاهدة المدرك له على الجهة التي هو بها مرتبط الى الحق تعالى و هي موجود يسته و نحو وجوده \*.

وهاذا لايمكن الا بمعرفة ذات الحق بذاته ، الأن صريح ذاته بذاته منتها سلسالة الممكنات و غاية جميع التعاشقات .

فاذا كان التعاشق و الإرتباط اليه مقوما لموجودبة كل موجود ممكن والعلم ليس الا حضور وجود الشيء مجرداً عن نفس المادسة أو غواشيها وعوارضها

فلامحالـة كل من ادراك شيئا باى ادراك كان ، فقد ادراك البارى جل الكادراك ، و ان غفل عن هذا الإدراك .

فظهر ان جميع من يصح منهالإدراك عرفاءالله تعالى ،

ويستوى فى هذاالادراك الذى هو على الوجه البسيط المؤمن والكافر والخواص والعوام من البشر .

واما ادراك على الوجه المركب سواء كان بطريق المكاشفة او بطريق الإستدلال ؛ فهو ليس مما هو حاصل للجميع بل للبعض و هو مناط التكليف و مقصد الرسالة واليه يتطرق الخطاء والصواب و به يحصل احكام الكفر والايمان و فيه يحصل التفاضل بين الناس لا في النحو الأول فانله لا يتطرق اليه الخطاء والجهالة لكونه فطرياً للجميع «فطرة الله(١) التي فطرالناس عليها» و قيل في الحكمة الفارسياة:

<sup>(</sup>١) سورهٔ ۲ ، آیهٔ ۱۰۹ .

دانش حق ، ذوات را فطریست دانش دانشاست کان، فکریست فاذن قدانکشف ان مُدرکات الخمس کمدرکات سایر القوی الادراکیَّة مظاهر الهویَّة الإلهیَّة و مشاهد للوجود الحق الأحدی الذی هوالمحبوب اول والوجهة الکبری للانسان «اینما تولوا فثم وجهالله(۱) » .

فبعينه يشاهده و ينظر اليه لا على وجه يعتقده الأشاعرة وباذاً نه يسمع كلامه و بأنفه يشم أرايحة طيبة .

و بجميع لامسته يلمس لا على وجه يقوله المجسسَّمة (تعالى الله عما يوجب التجسسُّم والتكثير والتسَّنبيه والتسَّفيير علنوسًا كبيراً) .

بل على نحو يعتقده الراسخون في العلم .

فيدرك المحبوب الحقيقى بجميع القوا والجوارح مع تقدُّس ذاته عن الأمكنة والجهات وتجرد حقيقته عن الموادِّ والجسمانيَّات ، وما ذكرناه مما اطبق عليه المسَّة الكشف والشُّهود السُّدن خلاصة عبادالله المعبود . ن

# فصل

### في ان الوجود الواجبي غير متعدد

لنا بفضلالله وملكوته برهان شريف على هذاالمطلب الـذى هوالوجهة الكبرى، يتكفَّل لدفع الشُّبهَة المشهورة المنسوبة الى ابن كمونة، تستدعى تمهيد مقد مَّمة.

وهى: ان الواجب تعالى كما انه واجب الوجود بالذات من جهاة ذاته ، كذلك واجب الوجود من جميع الجهات والحيثيات ، وليس للواجب تعالى جهاة أخرى لايكون بحسبها واجبا وموجودا . ن

وهذه مقدمة قد حقُّقناها وبسطنا القول فيها في الأسفار الاربعه .

وزيس فول من جوس أز ان ذات الواجب تعالى يكون بالقياس الى ايجاد الحوادث ممكنة الوجود ، لأنسه غير مرضى عندالمبرهن التام الحكمة .

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ۳۰ ، آیهٔ ۲۹ .

وان قبله كثير من الأتباع كصاحب حواشى التجريد حيث ذكروا: ان الواجب بالذات قد يعرض له امكان بالقياس الى الفير ؛ وللفير امكان بالقياس اليه و ان لم يعرض له الإمكان (١) .

ولم يتفطَّنوا بانالواجب بالذات واجب بالقياس الى الممكنات المستندة اليه ، وهى ايضا واجبَ الحصول له تعالى ، لأن وجوداتها رقايق فيضه ورشحات بحره .

كيف ولوكانت له في ذاته بذاته جهــة اخرى لزمالتركيه بوهو ممتنع .

ولو كانت له لفيره فيكون للفير تأثير في ذاته فيكون له في ذاته تأثّروانفعال ينافى فعليسّته ووجودبه لكونه بسيط الحقيقــة من كل وجه .

فا ذَن لابك ان يكون واجب الوجود بذاته موجود أوواجبا بجميع الحيثيات الصحيحة وعلى جميع الإعتبارات المطابقة لما هو الواقع ، و الا لم يكن حقيقته بتمامها مصداقا لحمل الوجود والوجوب ،

اذ لو فرض كونه فاقداً لمرتبّ من مراتب الوجود وجهة من جهات التحصلُّل او عادماً لكمال من كمالات الموجود بما هو موجود فلم يكن من هذه الحيثيَّة مصداقاً للوحود .

فيستحثّق في ذات جهة امكانيّة اوامتناعيّة يخال فجهة الفعليّة و التحصثُّل ، فيتركّب ذاته من حيثيّتى الوجوب و غيره ، بل ينتظم من جهة وجوديّة و جهة عدميّة ، فلايكون المفروض واجبا بل الواجب غيره ، و لايكون الضا واحدا حقيقيًّا بل مركّبا .

فاذا تمهدت هذه المقدمة التى مفادها: ان كل كمال و جمال يجب ان يكون حاصلا لذات الواجب تعالى ولو وجد فى غيره يكون متر شحاً عنه ، فأيضاً فنقول: لو تعدد الواجب بالذات فلابد أنلايكون بينهما علاقة ذاتية توجب تعالى الخر و الالزم معلولية احد الواجبين ، و هو خرق الفرض .

<sup>(</sup>۱) قبله قبل صاحب حواشى التجريد رئيس الفلاسفة فى اوائل كتاب الشفاء بقوله: ولا نبالى بأن يكون ذا ته تعالى مأخوذة مع ... ممكنة الوجود وتبعه اكثر المتأخرين .

فاذن لكل منهما مرتبة من الكمال و حظ من الوجود و التحصل لايكون للآخر و لامنبعثا منه ؛ مأخوذا من لـ أنه .

فيكون كُتُّل منهما عادماً لنشأة كماليَّة و فاقداً لمرتبة وجوديَّة سواءكانت ممتنعة الحصول له لذاته اوممكنة .

فذات كل منهما بذاته ليست محض حيثية الفعلية و الواجب و الكمال ، بليكون بحسب ذاته مصداقا لحصول شي، و فقدان شي، ؛ كلاهما من طبيعة الوجود بما هو موجود ، فلايكون واحدا حقيقياً و التركيب ينافى الواجبية كما مرّ ت الإشارة اليه .

فالواجب الوجود بالله البه وان يكون من فرط التحصل وكمال الفعلية جامعاً لجميع النشئات الوجودية و الحيثيات الكمالية لاأموراً عدمية وصفات نقصانية .

فلامكافى له فى الوجود والفضيلة بل ذاته بذاته يجب ان يكون مستند جميع الكمالات و منبع كُتُل الخيرات .

و هذا البرهان قليل الجدوا الناقصين ، لكنه عند من ارتاضت نفسه بالفلسفة ويه على كثير من البراهين الشكديدة القوية .

#### المقالة الثالثه

# في اثبات الوجود النِّذهني والظُّهور الظلِّي

قد اتَّفَّقت اقوال الحكماء خلافا لشرذمة من المتكلِّمين على أن للأشياء سوى هذاالنَّحو من الوجود الذى يتر تب عليها ، فيه الآثار المعروفة نحوا آخر من الوجود و ظهورا آخر عبر عنه بالوجود الذهنى مظهره بل مُظهره المدارك العقليَّة و المشاعر الحسيَّة.

#### تمهيد

ان من المقدمات المبنيسة عليها معرفة نحو آخر من الوجود و عالم آخر من الشهود ، امر ان يجب الخوض فيهما على من اراد استكشاف الحال فيما اختلفت فيه الأقوال .

الأول: ان للممكنات ماهية و وجودا، و اثر الفاعل (و مايترتب على تأثيره بل على نفس ذاته) ليس الا نحووجودالمعلول دونماهيته لاستغناءها عن الجعل و الإضافة (۱) لالوجوبها و فعليتها بللشدة نقصها عن تعلق الجعل والإضافة بها و الوجود من الأمور المشككة الواقعة في مراتب متفاوتة شدة و ضعفا و تمامية و نقصا ؛ بنفس حقيقتها المتفقة في الجميع فكلهما كان الوجود للشيء اقوى و اكمل كانت الآثار المترتبة عليه اكثر و اظهر و بالعكس في خلافه حتى انته قديكون لماهية واحدة انحاء من الكون و الوجود بعضها اقوى يترتب عليه الآثار المخصوصة و بعضها أضعف لانترتب عليه تلك الآثار و الخواص الخواص المناهية واحدة انحاء من الكون و الوجود بعضها اقوى الخواص المناهية واحدة انحاء من الكون و الوجود بعضها اقوى الخواص المناهية واحدة انحاء من الكون و الوجود بعضها اقوى الخواص المناه المناه المناه المناه و الخواص المناه ال

فالجوهريَّة مثلاً مفهوم واحد ومعنا فارد يوجد تارة مستقلاً بنفسه مفارقا عن الموضوع والمادة ثابتا دائما مبرِّر، [متبر، عن الكون والفساد والتفيش، فعالا ثابتا كالعقول الفعالة] والملاءكة المقر بين على مراتبها (٢) .

و يوجد تارة اخرى مفتقرا الى المادة مقترنا بها منفعلا عن العلل الخارجياة

<sup>(</sup>١) والافاضة ـمـد

<sup>(</sup>٢) في نسخة (ع. ق): مبَّرءا عن الكون والفساد والتغير الاماشاءالله كالعقول المفارقة والملاءكة..

بالحقيقة اللا هو .

متحلِّر كا و ساكناً وكائناً فاسداكالصُّور النَّوعيَّة والنفوس الأرضيَّة على تفاوت درجاتها في الضعف و الفقر.

و يوجد طوراً آخر وجوداً اضعف من هذين حيث لايكون فاعلاً و لامنفعلاً و لاثابتاً و لامتحلِّركاً كالصُّور التي توهمها الإنسان .

و الثانى: ان الله تعالى قدخلق النكفس الإنسانيكة بحيث يكون لها اقتدار على ايجاد صورالاشياء المجردة والمادية لأنها من سنخ الملكوت و عالم القدرة والفعل. و المانع من التأثير و الإفادة ، مصادفة أحكام التجسسم و جهات الإمكان و الفقر ، و حيثيكات القوة و العدم لصحبة المادة و لواحقها .

و كُل صورة صدرت عن الفاعل الفالب عليه احكام الوجوب ، والتجارد والفناء، يكون لها حصول تعلقتي لذلك الفاعل بل حصولها في نفسها هو بعينها حصولها لفاعلها المفيض لوجودها ، و هو الفاعل في عرف الإلهيلين .

و اما عند الطبيعيين فكتُّل منشأ الحركة و ان كان على جهة الإعداد والتهيئة للمواد كالبنتَّاء في بناءه و النتَّجار في نجره .

و هما بالقابل لتلك الحركات اشبه منهما عند اولاءك من الفاعل لها . ثشم اعلم انحصول الشيء للشيء ليس من شرطه ان يكون حالاً فيه ووصفا ناعتاً له . بل حصول الشيء للفاعل الذاتي أوكد وأخلق من حصوله لقابله كما انجميع صور الأشياء الخارجيسة و الذهنيسة حاصلة للفاعل الحقيقي الإلهي ، و لافاعل

و فاعلياً الفواعل الذاتياً عبارة عن تكثير جهات افاضته، وتعداد حيثيات جعله و افادته .

وذلك الحصول الذى لها عنده تعالى ليس حصولا "بمعنى الحلول والناعتية لاستحالة ذلك في حقيه تعالى، بل حصولا "اشد" واوكد من حصول صفة الشيء له و قد حقيق الشيخ الرئيس و غيره من الحكماء الراسخين: ان حصول صور الممكنات للبارى سبحانه و نسبتها اليه ليس الا قير مياته لها، و يتحد في تلك النسبة معنا كونها عنه و فيه.

يعنى: ان حصولها عنه تعالى هو بعينه وجودها له من غير قيام حلولى و هكذا الحكم في قيام الصُّور العقليَّة اوالمتخيِّلة للنفس الإنساني .

فان النفس خلقت و وجدت مثالاً للبارى ذاتاً و صفة و فعلاً ، معالتفاوت الحاصل بين المثال و الحقيقة .

و البارى سبحانه تعالى منتزه عن المِثل لأنه لايكون له مشارك فىالحقيقة لاعن المثال ، لأن المثال ليس من حقيقة الممثل .

فللنسفس الإنسانيسة في ذاتها عالم خاص و مملكة شبيهة ، بمملكة بارءها مشتملة على أنواع الجواهر و الأعراض ، المجسردة و الماديسة .

و اصناف البسائط و المركبّات من الأفلاك المتحبّركة و الساكنة والعناصر و الجماد و النبات و الحيوانات البربّة والبحريّة وساير الخلايق يشاهدها بنفس حصولها منها و لها .

و الناس لفى غفلة وذهول عن عالم القلب و عجايب الملكوت الإنسانى، لشدة اهتمامهم باصلاح الظواهر و قرقة اشتغالهم بعالم الأجسام و نسيانهم أمر الآخرة و الرجوع الى الحق و عرفانه «نسوا الله فأنساهم أنفسهم».

و الحق تعالى خلق النفس الإنسانيكة مثالاً له ذاتاً و صفة و افعالاً ليكون معرفة الحق".

كذلك فمن جهل نفسه و احوالها الباطنيَّة و افعالها الملكوتيَّة فهو بان يجهل بارءه اخلق و احرى .

لأن من لايعرف المثال الحاضر عنده القريب منه فكيف يعرف ما هو مثال له و مرقاة لمعرفته كما فى الحديث المشهور «من عرف نفسه فقد عرف ربته». اما كونها مثالاً له بحسب الصفات فلكونها ذات صفة العلم والقدرة والإرادة و الحياة و الستمع و البصر و الكلام.

و أما كونها مثالاً له تعالى فى الأفعال فلأن لها عالم اومملكة شبيهة بمملكة باديها فى الملك و الملكوت و الخلق و الأمر تفعل فى عالمها الخاص ما تشاء و تختار ماتريد .

لاكنتها لأجل انها حين تعلقها بهذاالبدن العنصرى ضعيفة القوام و الفعلية ضعيفة التأثير و التكوين .

فكتُّل مايصدر عنها و يترتب عليها من الأفعال و الآثار المختصة التى توجد فى عالمها بلامشاركة شىء من المعاونات الخارجية و مباشرة حركات بدنية يكون لماهيته و معناه نحو ضعيف من الوجود و الكون ؛ لايترتب عليه الخواص و الآثار على نحو وجود الأظلال و العكوس المرآتية .

فان الثابت في المرآت و ان كان مشاركا للشخص الخارجي في الماهيَّة و صفاتها الإمكانيَّة ؛ الله أنها مفارقان في الوجود .

فكذلك الصورة المتصورة الثابتة في صفع النسف الإنسانية و عالمها الخاص مشاركة للأمر الخارجي الذي له هذالصورة [وهذه صورة له متحدة و معه] في الماهية و المعنا و مخالفة له في الإسماف بالوجود المخصوص به و عدمه هذا اذا اعتبركونها مطابقة له ومرآة لملاحظته من غير استيناف نظراليها و أما اذا لوحظت مستقلة فلها نحو وجود كوجود العوارض النفسانية كما ستقف عليه (انشاء الله تعالى) .

فهذاالوجود للأشياء والماهيات الذي لايترتب بحسبه عليها آثارها المختصة عند ما يتصورها النفس وتكون حاضرة في عالم النفس وان قطع النظر عن الخارج تسمى وجوداً ذهنيا وظلياً ومثاليا وذلك الآخر المترتب عليها بحسبه الآثار تسمى وجوداً خارجياً و عينياً و اصيلاً . فاتقن هذا كي ينفعك في مباحث الوجود الذهني، والإشكالات الواردة عليه .

### تكنفسيص تأكيدي

قال الشيخ الكامل قدوة المكاشفين محيى الدين الأعرابى فى كتاب «فصوص الحكم»: بالوهم بخلق كل" انسان فى قوة خياله مالاوجود له ا"لا فيها ، و هذا هو الأمر العام .

و العارف يخلق بالهمَّة مايكون له وجود من خارج محلِّل الهمَّة و لايزال

الهمة يحفظه و لايؤدها حفظ ماخلقته .

فمتى طرء على العارف غفلة (ما) عن حفظ ما خلق عدم ذلك المخلوق . الله ان يكون العارف قد ضبط جميع الحضرات «الى آخر كلامه» .

و المقصود من نقل موضع الحاجة ان يتأيَّد كلامنا بكلامه «قدسسره» في دعوى: ان نسبة النتَّفس الى الصور الإدراكيتّة مطلقا نسبة الفاعل المؤثّر لانسبة القابل المنفعل المتتَّصف.

و توضيح هذاالمقام يحتاج الى بسط الكلام فىموضع آخر و لعلتك ستجد منا مايكفيك من التحقيقات الله الله عند تحقيقنا المعاد الجسمانى و اثبات وجود عالمين ، تامين مشتملين على جميع ما فى هذا العالم ، مع زيادة قد غفل عنها اكثر الموصوفين بالحكمة من اتباع المعلم الأول ارسطاطاليس .

فاذا تحقق هذه المقدمات فلنذكر نبذا من الطرق المؤدّية الى ثبوت نحو آخر من الشّبوت سوى هذا النحو الظاهر المشهود المكشوف عند الجمهور و هى كثيرة .

### المسلك الأول

### في اثبات الوجودالذهني

الهمنابه (١) و تحدسنا تأييداً من الله ٠

و هى: ان الطبايع المحرِّركة لموادِّها العنصريَّة لها توجَّه الى غاياتها الطبيعيَّة ك: «أين ما» كما فى البسايط العنصريَّة، أو «وضعما» كما فى الفلكيَّات أو «كيف ما» أو «كيف ما» كما فى المركباب.

ولابد" لفاية كلِّل حركة و طلب؛ ان يكون لها وجود (ما) قبل وجود تلك الحركة لأنَّها علَّة ـ علَّة الحركة ، و العلة هي السابقة على معلولها في الوجود .

و لماً لم يكن لشي، من تلك الفايات التي هي فيما تحت الكون وجود تاماً

<sup>(</sup>١) ماألهمنا به

قبل تمام الحركات فلابتد لها نحو آخر من الوجود هو المسمتاً بالوجود الذهنى . و هو الكون الناقص الذى يتوجّه و يتشوق الى تمامه القوة الفاعلة التى هى فى الأجسام الطبيعيّة تصحبها قصورات الما بحسب التجوهر و القوام ، و أما بحسب الفضيلة والتمام .

فالأول: كحركات الموادالمنويَّة والبذريَّة في تحصيل الاشخاص الحيوانية و الناتيَّة .

و الثانى: كحركات الأجسام البسيطة و المركبَّة الجماديَّة فى كميَّاتها و كيفياتها و الوانها و اوضاعها كما سيجيى، تحقيقها فى مباحث العلَّة الفائيَّة .

فقد ثبت ان لمقاصد تلك الحركات الطبيعية عالم آخر الها ثبوت فى ذلك العالم سوى ثبوتها الخارجية ، و لها حضور فيه سوى حضورها العينية .

و ذلك العالم هو العالم الباطنى المكشوف لذوى الكشوف و عالم العينى الذى لايشاهد بهذا العين و لابشىء من الحواس" الظاهرة ، و عالم المثال الذى يكاشفه السكّلاك و اهل الرياضة .

فان قلت: فعلى ماذكرتم يلزم أن يكون للجمادات و النباتات و الأجسام البسيطة العنصريّة علوم و ادراكات متعليّقة بفايات حركاتها.

قلت: اذا تحقيق الحقايق و قامت البراهين على تحقيق مرتبة من الشيعور و الإدراك في جميع الأجسام الطبيعية التي لها وحدة حقيقية لااعتبارية ، و لها وجود بالذات لابالعرض، فلم يبق الإنكار فيه الله مجبّرد استبعادناش عن اعتياد الإنسان بما استأنس به ، و لم يتعد فكره الى ماوراه من ان وجود الشيّعور في شيء مشروط بآلات حيوانية و مبادي اختلافات افاعيل اختيارية ، والاختيار المطلق شيء و التفنن في الحركات والاختيارات شيء آخر، وليس فقدان احدهما دليلا على فقدان الآخر به

و هذا الكلام ممثًا اورده الخطيب الـرازى ـ فخرالمباحثين ـ راديّ على الفلاسفة و نقضاً على قاعدتهم في اثبات الغايات للطبايع الجسمانيّة.

فاجاب عنه المحقيَّق لمقاصد كتاب الإشارات بماذكرناه معترفا بان لها

شعوراً بمقتضاها و حضوراً بمبتفاها .

# المسلك الثاني في اثبات الوجود الذهني

و منها: ما هو المشهور المذكور في كتب الجمهور .

و هو انتا نحكم على الأشياء المعدومة فى الخارج بأحكام ثبوتيتة صادقة ، و كذا نحكم على ماله وجود ، و لكن لانقتصر فى الحكم على ماوجد منه بل حكما شاملاً لجميع أفراده المحققة و المقدرة .

كقولنا: كُلُّل عنقاطاير ، و كُلُّل مثاث فان جميع زواياه مساوية لقائمتين .

و صدق الحكم الإيجابى يستدعى ثبوت موضوعه ، و اذلاوجود للموضوع وجوداً شمولياً على الوجه الذى وصفناه فى الخارج فيكون له نحو آخر من الوجود و هو الوجود العقلى الإحاطى الذى يتشعب منه الأفراد و ينبعث منه الأعداد ، وهذا تقرير الكلام و تحرير المرام .

و لكن يرد عليه ابحاث كثيرة لها أجوبة مشهورة قد أوردناها في غير هذا المقام مع تصرُّر فات علميَّة و تحقيقات حكميَّة ليحيط الناظر عليها بطرف من الأنظار الأنيقة .

فعليك ايها السالك بالمراجعة اليها تشحيذاً للخاطر ، و مايلايم ذكره هاهنا، هو: ان امثال هذه القضايا و ان كانت حقيقيات، والحقيقييَّة لايستدعى لموضوعها الله وجوداً مقدراً ، لكن المحكوم عليه فيها اذا اخذت محصورات لابد و ان يكون بحيث يسرى الحكم عليها إلى الأفراد بخلف الحكم على فرد من الافراد كالشخصييَّة أو الطبيعيَّة ، فانه لا يتعلِّدى الحكم فيها الى فرد آخر .

و بهذا التحقيق يندفع اكثر الإعتراضات التى ترد على هذه الطريقة ولعمرى ان كتّل من له عقل صحيح يعلم يقينا ان المأخوذ على وجه الإشتراك بين كثيرين و المحكوم عليه بحكم شامل لأعداد كثيرة لايكون اللا فى ظرف آخر غير الخارج و نشأة أخرى غير مايشاهدها الحواس الظاهرة .

#### المسلكالثالث

# فى اثباتالوجودالذهني

و منها: و هو قريب المأخذ مما ذكر و هو ان لنا ان نأخذ من الاشخاص المختلفة بتعيثناتها الشخصية اوالفصلية معنا واحدا نوعياً اوجنسيا بحيث يصشّح ان يقال على كل من تلك الافراد انه هو ذلك المعنى المشترك الكلى.

فهذا المعنى يمتنع ان يوجد في الخارج واحداً ، و الإليزم اتسماف امر واحد بصفات متضادة وهي التعينات المتباينة ولوازمها المتنافية .

فوجوده في النَّشأة الخارجيَّة الحسيَّة لايكون ِ الله على نعت الكثرة و الإنتشار.

و نحن قد لاحظناه و حدانيا محتملاً لأن يكون مع وحدته شاملاً لكثرة مقولاً عليها متحداً بها بحيث يسع وجوده العقلى الكلى وجوداتها الحسيَّة الجزئية. فوجوده من هذه الجهة ليس في عالم الحيِّس و الجهة و الله لاختيَّس بمكان خاص و وضع مخصوص ينافي وجوده الإنحصاري المضيَّق ؛ وجود مايفايره و يفارقه بحسب المكان و الوضع \*

فمن هـذا السبيل اى: من جهة ملاحظة المشاركات و المباينات بين الموجودات التى قبلنا يتفطّن العاقل الذكّى بنحو آخر من الكون و ينتقل السالك من هذه المرحلة بخطوة واحدة الى مرحلة اخرى اقرب الى المقصود الأصلى و المرجع الحقيقى خيث يعلم جزما ان ليس للموجودات الـذى يسع بوحدته الذاتيّة اطوارا من الكون و يكون له بما هو هو آثار مختلفة و انحاء متفاوتة بجهات متعلّدة ي

#### شك پر و تحقیق

فان اختلج في سرِّل ان الثابت المحكوم به عند المحقِّقين من علماء الفن ان الأجناس و الأنواع و بالجملة الطبايع الكليَّة لها وجود في وعاء وجودات

اشخاصها، اذهى متحدة الوجود معها فى الوجود الخارجى فلم يلزم لها وجود سوى هذا الوجود المكشوف لكل احد .

فاعلم ان في هذا الكلام خلطاً يوجب المفالطة وقد وقع فيها كثير من الناس فان لفظ الكلى يقع فيه الأشتراك الإصطلاحي بين معان

احدها: صفة عقليَّة من جملة موضوعات علم الميزان

و الثاني: معروض هذه الصفة بالفعل

و الثالث: الماهياة من حيث هي هي التي من شأنها ان يتصف بالمعنى الأول عند تجشّردها عن القيود الحسياة ، و كلامنا في هذا المعنا و الموجود بعين الشخصيات ليس اللا المعنا الثاني

و تحقيق هذا البحث مرجوع الى مباحث الماهيَّة

كيف ولوكانت الماهيّة المتصفة بصفة الكليّة و العموم موجودة بنحو وجود الحسيّات الماديّة متحدة بوجود شخصياتها في الخارج فيلزم انيكون موجود ، واحد بعينه في هذاالعالم متشخصاً بتشخصاتها متعددة معروضاً لعوارض متكثيّرة متقابلة باقياً معزوال كثّل واحد منها ، موجودا في امكنة متعددة و هو ظاهر البطلان عند المحقيّقين و ان التبس بطلانه على بعض المتشبّهين باهل العلم \*

و اما الموجود العقلى فحيث يكون له وجود ارفع من الوجود الحسلى المشار اليه و وحدته اوسع من هذه الوحدات الوضعية و المقدارية ، فوحدته العقلية يجامع الكثرات الحسية ، اذلهاالحيطة و السعة ، و لهذه الوحدات الضيق و الحصر و القصور .

فهى مع فردانيسته يجامع هذه الوحدات مع تعددها فلاتناقض بينهما و التناقض انما يتصور بين وحدة و كثرة تكون حاصلة من تكثرر تلك الوحدة (١). ثم الوحدة المعتبرة فى الموضوع من جملة وحدات التناقض انما هى الوحدة

<sup>(</sup>۱) : الاالواحد اللى الاثانى له من سنخه و يجامع مع قيدالوحدة فى الكثرات والكثره عبارة عن تجليه بصورالمتكثرات .

الوضعيَّة و الحسيَّة دون العقليَّة والذهنية و الالاوجب تعقلنا جسما واحداً متصفا بامرين متقابلين ، التقابل المستحيل ، مع انه ليس كذاك (هذا خلف) .

و هذا التخصيص الذي ذكرناه في وحدة موضوع التقابل و ان كان أمرآ غير مشهور و لامنصوصاً عليه في كلام اكابر الحكماء و المنطقيين

لكنه يلوح من اشاراتهم و رموزهم و يستفاد من آراء اهـل الكشف (١) والشهود ويؤد من اليه التعمشق في مقاصد الربوبيات كما ستطلع عليه في مباحث المثل الأفلاطونية و بعض الإستبصارات العرفانية و تحقيق العوالم و النشئات و غير ذلك من مواضع هذا المختصر .

### ظلمات وهميَّة و اضواء عقليّة

قد تقرر عند المعلم الأول و متبعيه من المشائين و الشيخين «ابي نصر» و «أبي على» و تلامذته و اتباعه و جمهور المتأخرين ان ظرف الوجود العقلى و الظهور المثالي الأشياء فينا انما هو قوانا الإدراكية العقلية والوهمية والخيالية. فالكليات توجد في النفس المجردة ، و المعاني الجزئية في القوة الوهمية والصورالمادية في الخيال .

فوقعت للناس فى ذلك اشكالات كثيرة مذكورة فى مؤلَّفات المتأخَّرين . و تكلَّفوا فى دفعها تمحُّلات شديدة قد اوردنا جملة من تلك المعضلات فى كتابنا الكبير (٢) مع اجوبة تحقيقيَّة يقع للنفس اعتماد عليها كمايظهر لمن يراجعها انشاءالله ي

و اما مايناسب ذكره في هذا المختصر فهي اشكالات:

<sup>(</sup>۱) من قولهم: ان الوحدة الاطلاقيَّة لايابي عن الاجتماع مع الاضداد و ان الوجود يجتمع مع المتقابلات و يظهر بصورة الضدين .

<sup>(</sup>۲) اى: فى كتاب الاسفار وفى حواشيه النفسية على الشَّفاء ايضا قد تعرض لهذه المباحث ولقد اجاد فى ماا فاد وجاء بتحقيقات لم توجد فى زبر الاولين من الحكماء المتألِّهين و ان كانوا من الاولياء المقربين ولا فى كتب الحكماء المحقيِّقين فى الدورة الاسلامية .

#### الاشكالالأول

أولها: ان الانسان اذا تعقل الحقايق الجوهريَّة يلزم بناءً على اثبات الوجود الذهنى و انحفاظ الماهيَّة عند تبدل الوجود الخارجى بالذهنى انتكون ماهيَّة واحدة ؛ جوهراً و عرضاً .

فان التزم احد ذلك مستنداً بان مفهوم العرض لكونه عبارة عن نحو الوجود الناعتى يجوز تبدله و انقلابه و عروضه للجوهر الذى هو قسيم ساير الأعراض فى الخارج ، فكما يجوز كونه عرضاً عاماً لمقولات التسع المشهورة فى الخارج ؛ فليجزكونه عرضاً عاماً للجوهر أيضاً فى الذهن حتى يكون افراده الذهنية عشر مقولات و افراده الخارجية تسع مقولات

و بعبارة اخرا لامنافاة بين كون الشيء جوهراً بحسب الماهية عرضا بحسب نحوالوجود فانالجوهرية حالالماهية اذ معناها كونالماهية بحيث اذا وجدت في الخارج كانت لا في موضوع

و العرضيَّة حال الوجود بل نحو من انحاء الوجود ، لأن معناها وجود شيء في موضوع

نقول: ان فى الصورة المذكورة كمايلزم ان يكون شى، واحد جوهرا وعرضا يلزم ان يكون شى، واحد جوهرا وعرضا يلزم ان يكون شى، واحد جوهرا و كيفا لصدق تعريف الكيف على الصورة الجوهريَّة الذهنيَّة .

فالقوم تشعُّبوا في دفع هذاالإِشكال فرقاً:

### المسلكالاول

في دفع الاشكال وهو مسلك السيد صدر الدين الدشتكي الشير ازى

فمنهم من التزم انقلاب ماهيه الجوهر و الكم و غيرهما كيفاً في الذهن . و فيه مالايخفى من الفساد خصوصاً مع الإعتراف بان للأشياء الموجودة نحواً آخر من الوجود و مع الإعتراف بان لاذاتي مشترك بين المقولات العالية

### المسلكالثاني

### في دفعه وهو مسلك معاصر هالد واني

و منهم من ادعا ان اطلاق الكيف عليها من باب المسامحة والتشبيه وليس يصدق عليها تعريف الكيف بناء على قيد زايد ، اعتبروها في تعريف الكيف بل كل مقولة ايضا و هو انها ماهي اذا وجدت في الخارج كانت كذا و كذا

و مثلوه بالمقناطيس الذى فى الكلف يصدق عليه خاصية جذب الحديد على وجه أخذ فى تعريفه ، و هى كونه حجراً من شأنه جذب الحديد اذا كان فى خارج الكف مصادفاً للحديد و ان لم يكن بالفعل جذاباً. وكونه بصفة كذا لايتبدل فى الكف و غيره

فكذا حال الماهيات الجوهريَّة و الكيفيَّة و الكميَّة و غيرها في كونها جوهراً و كمَّا و غيرها لايتفير عند كونها في الذهن بصفة أخرا ، غير ما ذكر في العنوانات من الشرط المذكور

و هو كونها اذا وجدت فى الخارج (كذا و كذا) فحينئذ يندفع المحذور و يرد عليه ان هذه الصورة الجوهريَّة التى هى موجودة فى الذهن الشبهة فى انها من حيث كونها صفة لموجود عينى متشخص هى موجودة عينيَّة متشخصة

كيف و الإنسان عند تصوّره الأشياء ينفعل بصورها العقليثة و الحكماء قد صوّرحوا ب: ان الواهب لتلك الصوّر هو المبدء الفياض فلامحالة لابثد ان يكون للمفاض وجود كما ان للمفيض والمستفيض بوصفالافاضة والاستفاضة وجودا فاذا كان للصورة الذهنيثة عند كونها في العقل وجود يعود المحذور المذكور (جذعا).

اللَّهم " الله ان يراد من الخارج مايقابل القوة المدر كة لامايترتب فيه على الماهيَّة الآثار المختصة بها .

وهو تحكم والا" يلزم ان يكون صفات الجواهر الإدراكيَّة كلُّهامو جودات ذهنيَّة.

#### المسلكالثالث

### في دفعه وهو مسلك الفاضل القوشچي

و منهم من ذهب الى ان الحاصل عند تعقل الإنسان أمراً جوهرياً ؛ شيئان احدهما: موجود في الذهن غير قائم به و هو معلوم و جوهر و كليِّي

و ثانیهما: موجود فی الخارج و هو علم و جزئی و عرض قایم بالذهن من الکیفیات النفسانیگة فحینئذ لا اشکال اذلاتنافی لتعدد الموضوع فی متقابلین و یرد علیه سوی کونه مصادما للوجدان (حیث لانجد بالفحص عند تعقلنا

شيئاً را لا صورة واحدة حاضرة عندنا) انه احداث مذهب ثالث لايصار اليه را لا بدليل و برهان .

هذه خلاصة اقوالهم ، و قد بسطنا القول في شرحها و تفصيلها و ضبطها و تحصيلها ، في كتابنا الكبير .

و أما ما جعله قسطا و نصيباً لنا في هذا المقام من السَّرد و الإِحكام و النقض و الإتمام فهو ممَّا اذكره في عَدة مقاصد

# المق*صدالاو*ل

في دفع الاشكال على منهج الجماهير من الحكماء

و هو مسبوق بمقدمة هى : ان الحمل قد يكون ذاتيا اوليا ، معناه كون الموضوع نفس عنوان المحمول ، و مبناه الإتحاد بينهما فى المفهوم و الماهية و قديكون عرضيا متعارفا ومعناه كون الموضوع مما يصدق عليه المحمول و مبناه الإتحاد بينهما فى الوجود و الهوياة .

و قد يصدق معنا على نفسه بأحد الحملين و يكلب عنها بالآخر كمفهوم الجزءى و التشخص و الوجود و الجنس والفصل و اللهمفهوم واللهشيء وشريك البارى و اجتماع النقيضين و اشباهها .

فانكلا منها يصدق على نفسه بالأول ويكذب عنها بالمتعارف ولهذا اعتبروا

فى شرايط التناقض من الوحدات وحدة اخرى غير الثمان المشهورة ؟ هى وحدة الحمل

فاذا تمهدت هـذه فنقول: ان مايستدعيه دلائل اثبات الوجـود الله هنى للأشياء ليس ِ الله أن للأشياء حصولا عنـدنا بمعانيـها و ماهياتها لابهوياتها و شخصياتها و ِ الله لكان الوجود الله هنى بعينه وجـودا خارجيا فلم يكن لها نحو آخر من الوجود .

فاذن مؤد"ى الدلائل ليس اللاحضور معانى الأشياء فى اذهاننا فالحاضر من الجوهر ماهيئته لافرده و الحاضر من الحيوان مفهوم الحيوان لاشخصه .

و كما ان مفهوم الجوهر كلى وجنس عال لما تحته وليس فرداً لنفسه و الآلا لكان مركباً من الجوهر و شى، آخر متقوم به فلم يكن مافرضنا جوهراً مطلقاً جوهراً مطلقاً (هذا خلف) ، بل لابتد ان يكون جوهراً بأحد الحملين عرضاً بالآخر فكذا الحال فى تصورنا الحيوان المطلق اوالإنسان المطلق فى انه حيوان

أوانسان بأحد الإعتبارين لاحيوان و لاانسان باعتبار الآخر .

فاجعل هذه القاعدة مقياساً في كلّ وجود ذهني لشي، المعرف كيفية حضور الأشياء عند الذهن حيث يلزم من وجود ماهيّة شي، في الذهن انيكون ماهيّته فرداً لنفسه اولماهو اعم داتيّي لنفسه، فمعناه تصورنا الإنسان انيحصل في ذهننا ماهيّة الإنسان اي مجيّرد معناه و هو مفهوم الحيوان الناطق و مفهوم الحيوان الناطق عين هذا المفهوم بحسب الحمل الذاتي او ليس عينه بحسب الحمل العرضي

اذ ليس نفس هذا المفهوم جسما ذانم و اغتذاء ، و حركة ارادية ، و ادراكات جزءية و كلية بمعنا ان يصدق عليه هذه المعانى و يحمل حملا شايعا ، و من ارتكب هذا فقد فارق بديهة العقل .

و بهذا الأصل يندفع الإشكال المذكور من لزوم كون شي، واحد جوهرا و كيفاً لاختلاف الحملين في الجوهريَّة و العرضيَّة، و لاحاجة الى ارتكاب عروض مفهوم العرضيَّة لذات الجوهر و حقيقته كما فعلهالعلامة الدواني و اتباعه ، فان

مفهوم الجوهر ليس فردا لنفسه

نعم ماهيئة الجوهر يصدق عليها انها ماهيئة شي، وجوده لا في موضوع و ليس معناه و لا لازم معناه كون هذه الماهيئة بعينها بحيث اذا وجدت في الخارج كانت لا في موضوع

كيف و هذا الوجود ايضاً وجود خارجى لأمر قائم بالذهن، الله ان ذلك الأمر ماهياتة لشى، آخر هو من مقولة الجوهر و له ماهياتة أخرى هى من مقولة الكيف. والسائر فى ذلك ان كل ماهياتة ومعنا لشى، فهو تابع لنحو من انحاء الوجود يترتب عليه اثر من الآثار الخارجية ، و ماهياتة الجوهر أمر وجوده لافى موضوع ، فكل وجود لافى موضوع يصدق عليه ماهياتة الجوهر .

و لايلزم ان يصدق على نفس ماهية الجوهر الموجودة في الذهن بوصف الكلية و المعقولية والتجريد عن الزوائد؛ ماهية الجوهر بالحمل الشايع الصناعي. اذليست هي في هذا الوجود القائم بفيره بصفة و حالة ينتزع العقل منها معنى الجوهرية و الوجود المستفنى عن الموضوع و ان كانت هي بعينها نفس معنى الجوهرية بالحمل الذاتي الأولى وهذا و ان كان امراً عجيباً حيث ان ماهية الجوهر لايكون جوهراً ومعنى الوجود المستفنى عن الموضوع لايكون بصفة ؛ الله مما ساق اليه الفحص و الرهان

بل نقول: ان الطبايع الكليتة العقليتة من حيث كليتها و معقوليتها لايدخل تحت مقولة من القولات

و من حيث وجودها في النفس ــ (أي وجود حالة اوملكة في النفس بصير مظهراً و مصدراً لها كما سنبين ــ تحت مقولة الكيف .

فان سألت عنا : اليس الجوهر ماخوذا في طبايع انواعه و اجناسه و كذا الكم و النسبة في طبايع أفرادهما كما يقال: الإنسان جوهر قابل للابعاد؛ حساس ناطق ، و الزمان كم متصل غير قار ، و السطح كم متصل قار منقسم في الجهتين فقط

فالجواب: ان مجسَّر د كون الجوهر مأخوذا في تحديد الإنسان ؛ لايوجب ان

يصير هذا المجموع الذي هو حتُّد الإنسان فردا للجوهر مندرجا [فيه] .

بل السَّلازم منه صدقه على أفراد الإنسان و شخصياته الموجودة كما أن مجرد كون مفهوم الجزئى عين نفسه لايوجب كونه و لاكون حشده جزئيسًا له

و كون الشيء عين حدّه و ان كان صحيحاً لكن لايستدعى كون الحد فرداً للمحدود و لاكونه فرداً لأجزاءه

و معناه كون تلك الأجزاء محمولة ان كلّلاً منها يصدق على ما يصدق عليه الآخر جزئيا كليا .

فمعنا كون الناطق حيوانا عو انسانا ؛ ان كلسَّما وجد في الخارج كان ناطقاً فهو بحيث اذا وجد كان حيواناً و انساناً .

و كذا قياس كون كل من الحيوان و الإنسان عين صاحبه و عين الناطق و بالجملة كون الشيء مندرجاً تحت مقولة وجنس ، متوسط وسافل ليس يستلزم اللا دخول معناها في معناه و صدقها على افرادها الخارجية .

و اما صدقها على حدودها و مفهوماتها صدقا متعارفا ففير مستلزم فقد تلخش مما ذكرنا: ان الموجود من الجوهر في الذهن شيء واحد هو جوهر ذهني عرض بل كيف خارجي اى حالة ادراكية كيفية يظهر بها و ينكشف عندالعقل ماهية الجوهر عند وجودها العيني.

فافهم و أحسن ِ اعمال رويستك في بسط ما اوتيت من الحكمة (لتؤتى خيراً كثيراً) .

# **ال**مق*صدالثاني* في دفع هذاالاشكال على وجه آخر

من غير لزوم ما يلزمه القائل بانقلاب ماهيئة الجوهر و الكم و غيرها كيفا ولا الرتكاب ماير تكبه معاصره الجليل من ان اطلاق الكيف على العلوم والصور النفسانيئة من باب المجاز و التشبيه .

بل مع التحفيُّظ على ان العلم بكلِّل مقولة من تلك المقولة و مع كونها كيفاً النضا بالحقيقة

بیانه: انه کما یوجد فی الخارج شخص کزید مثلاً و یوجد معه صفاته و اعراضه و ذاتیاً ته کالأبیض و الضاحك و النامی و الحیوان فهی موجودات بوجود زید بل عین زید ذاتا و وجوداً.

فان الموجود المنسوب الى شخص هو بعينه منسوب الى ذاتياًته بالذات و الى عرضياته بالعرض.

و كما ان كون الجوهر ذاتياً و جنساً لزيد ؛ لايستلزم كونه ذاتياً للضاحك و الكاتب و الناطق فك ذلك الحال في الموجود الذهني فان من جملة الحقايق الكليسة العلم .

و اذا وجد فرد منه في الذهن فانما يتعين ذلك الفرد منه بان يتكد بحقيقة المعلوم ، ب: ان يكون ذلك الفرد جوهرا اوكما اواضافة .

فهذا الفرد من العلم عند تصوّورنا الإنسان مشلا يصدق عليه الكيف و الجوهر معا .

لابأن بكون كلاهما مقولة له اى جنساً عالياً ، بل بان يكون احدهما جنساً له و الآخر عرضاً له .

لكتن الاولى و الأقرب الى التحقيق الذى متر ان يكون الكيف ؛ جنسا بعيدا له و العلم جنسا قريبا و الجوهر عرضا عاميًا له و الإنسان محصيًّلاً و معينًا له و متتحداً به بحيث يصير مطلق العلم بانضمام هذه الحقيقة المعلومة اليه ذاتا واحدة مطابقة لها وهذا ماقصدناه .

#### المقصدالثالث

في ابطال ماذكر القائل بان القائم بالذهن غير الحاصل فيه

فنقول: إن اراد ان هناك أمرين متفايرين بالإعتبار؛ موافقاً لما عليه القوم فلايفي إلا بدفع اشكال كون شيء واحد علما ، و معلوما و كونه كلياً و جزئياً لانه هذه أمور نسبية يختلف تحصلًاتها بحسب الإعتبارات المختلفة

و اما اشكال كونه جوهرا وعرضا فبمجرد اختلاف الجهات لايخرج الجواب

عن ورود التناقض

لأن الجوهريَّة و العرضيَّة من الأمور الثابتة مع قطع النظر عن اعتبار المعتبرين

و ان اراد انهما اثنان متفایران بالذات فیرد علیه سوا کونه مخالفاً للذوق و الوجدان و احداث مذهب جدید من غیر ما سابق الیه دلیل و برهان

انه قد تقرر عندهم و سيجيى، (انشاءالله) ان كل صورة مجرّدة قائمة بذاتها فانسها ذات عقليدة عالمة بذاتها موجودة بابداعالله تعالى قبل عالم الإجسام،

فيلزم على هذا القائل ان يكون النفس الإنسانية عند تصوُّوره المعقولات محصِّلة و مكِّونة لـذوات مجرِّدة عقليَّة ابداعيَّة بناء على اعترافه بانه عند تصوُّورنا الأشياء يحصل امر، معقول، غير قائم بالذهن ولابامر آخركما هوالظاهر. و كون النفس فعالة للجوهر العقلى المستقلُّل الوجود من المستبين فساده و استحالته.

كيف و النفس من حيث هى نفس قابلة للمعقولات بالقوة و انما يخرجها من القدُّوة الى الفعل ؛ جوهر عقلى من العقول الفعالة فاذا كانت النفس مفيدة للفعل كان ما بالقوة (بالذات) مخرجاً و محصلًلا لما بالفعل بالذات من القوة الى الفعل و من العدم الى الوجود هذا محال ، فاحش .

و أيضاً يلزم على ما تخيسًله و توهمه كون المعلوم كليسًا و جزئيا معا . اما كونه كليسًا و فلكونه مطابقا للأشخاص الخارجيسة منتزعا منها .

واما كونه جزئياً فلوجوده الإستقلالي والوجود عين التشخص اومساوق له. و ايضا ليت شعرى اذا كان المعلوم موجودا مجر داً ، عن المادة قائماً بذاته و النفس أيضاً كذلك فما معنا كونه فيها و ما المرجلة في كون أحدهما ظرفا و الآخر مظروفا .

و الظرفيسة بين شيئين مع مباينة احدهما عن الآخر في الوجود انما يتصور في المقادير و الأجرام بحسب مناسبة وضعيسة .

نعم هاهنا شيء آخر ليس في عش هذا القائل ان يطلع عليه و شنشير اليه

ان شاء الله تعالى

# المقصدالر ابع

# في ذكر نكمط الهامي في دفع الاشكال لم يسبك اليه

# فهم احد من الرجال

ان من استنار قلبه بنورالله و ذاق شيئا من علوم الملكوتيين له ان يحقق هذاالمقام و يحسم مادة الإعضال بالتمام بأن يعلم علما يقينياً حسب مالو حنا اليه في صدر البحث:

ان النفس بالقياس الى مدركاتها الخياليَّة والحسيَّة؛ اشبه بالفاعل المبدع المنشى، منها بالمحيِّل القابل المتَّصف

اذ به يندفع كثير من الإشكالات الواردة على هذه المسألة التي مبناها: ان النفس محل اللهدر كات و المعلومات

و ان قيام شيء بشيء ليس را"لا باتصاف ذلك الشيء به من جهة الحلول منها: كون النفس هيولا للصور الجوهريّة

و منها: صيرورة الجوهر عرضاً و كيفاً

و منها: اتلَّصاف النفس بامور هي مسلوبة عنها كالحرارة ، و البرودة و الحركة و السُّكون و الزوجيَّة و الفرديَّة و الحجريَّة الى غير ذلك من العويصات المتعلقة بهذا المقام .

فانه اذا ثبت و تحقيق ان قيام تلك الصور الإدراكية بالنفس ليس بالحلول [بل] بنحو آخر اشرنا اليه [بحيث] لم يلزم منها محذور اصلا

فلاحاجة الى القول بان ما هو قائم بالنفس غير ما هو حاصل لها اوفيها ، و لا الى القول بان الكيفيَّة النفسانيَّة من مقولة الكيف ليس الله من باب التجوّز و التشبيه .

بل بأن حصول هذه الصور الإدراكية في انفسها عين حصولها للنفس و معنا حصولها لها و قيامها بها هـو: انها موجـودة في صقع من النفس ناشية منها نشأة اخرى لاكنشو الصور الصناعيَّة الحسيَّة من ارباب الصنابع الجزءيَّة في هذا العالم

و هذا نمط التحقيق في ادراك الحسيات و الخياليات من النفس .

و اما حالها بالقياس الى الصور العقلية للأنواع المتأصلة فهى بمجرد اضافة اشراقية يحصل لها الى ذوات و مثل ، مجردة ، نورية ، واقعة فى عالم الإبداع و هى المثل الأفلاطونية الموجودة فى صقع الربوبية

و كيفيُّة ادراك النفس إياها ان تلك الصور لفاية شرفها و عظمتها لايتيسر للنفس لعجزها في هذا العالم و كلال قوتها بواسطة تعلقها بالجسمانيات الكثيفة ان يشاهدها مشاهدة ، تامَّة ، نوريَّة ويراها ، رؤية ، صحيحة، عقليَّة و يتلقاها تلقياً ، كاملاً بل انما تشاهدها و تراها بيصر ذاتها النفسانيَّة ؛ مشاهدة ، ضعيفة و للاحظها ، ملاحظة ، ناقصة ، لعلبِّوها و دنيِّو النفس مثل ابصارنا شخصا ، في هواء مفبر من بعد اوكابصار انسان ، ضعيف الباصرة ؛ شخصا فيحتمل عندنا ان بكون زيداً ، أو عمر وا، أوبكراً و قد تشك في كونه انساناً ، أوشحراً و حجراً فكذلك يحتمل المثال النشورى و الصور العقليسة القائمة بنفسها عند ملاحظة النفس ِ ايَّاها ملاحظة ضعيفة ؟ العموم و الإبهام و الكلِّية و الإشتراك مع كونها جزئية متعينة فينفسها لأن تلك الصفات من نتايج ضعف الوجود وهي المعقولية على النحو الضعيف سواء كان الضعف ناشيا من قصور وجوده المدرك اومن فتور ادراك المدركين فسان ضعف الإدراك و قلَّة النيل و قصور الحيِّظ كما قد يكون من جانب المدر ك كضعفاء العقول في ادراك الأمر المعقول اما لضعف فطرى او كسبى بسبب التعلق بالأمور الله نيسة الظلمانيسة فكذلك بكون من جانب المدرك و ذلك لوجهين:

اما لفاية جلاءه و ظهوره اولفاية خفاءه و قصوره

فالأول: كالبارى عز" اسمه و تضرب من مجاوريه كالملاءكة المقربين و اولياءه الكاملين .

و الثاني: كالهيولا الأولا و الحركة و الزمان.

فالنفس الإنسانية مادامت فى هذا العالم يكون تعقيها للأشياء العقلية ، الذوات المفارقة الوجودات تعقيلاً ضعيفاً و لأجل ضعف الإدراك يكون المدرك بهذا الإدراك و ان كان جزئياً حقيقيا بحسب نفسه قابلا بحسب قياسه الى هذا الإدراك للشركة بين جزئيات يكون لها ارتباط بذلك المدرك العقلى من جهة انها معاليل لوجوده و اشباح لحقيقته و مثل لذاته . .

و لاعجب في كون المفهوم المشتق عن معنا له ارتباط تام " بشيء اواشياء محمولا" على ذلك الشيء اوتلك الأشياء بهو هو .

اولاترى ان الناطق و الحساس يحملان على افراد الإنسان و افراد الحيوان و ليس ملاك الحمل في هذين المفهومين الله كونهما مأخوذين من النفس الإنسانية اوالحيوانية بل هما عين ذات النفس الناطقة بذاتها .

و حقيقة النفس و جوهرها مفايرة لجوهر المجموع المركب من النفس و البدن ، مفايرة الجزء للكل" .

و مع مفايرتها لهما بوجه محمولة عليهما بوجه .

فمنشأ الحمل و مصحيّح الإتيّحاد بوجه ليسا ، الله كون النفس مقيّوما للبدن بحسب الوجود و للمجموع بحسب المعنا و الماهيّة كما سنبيّن الفرق انشاءالله .

فاذا كان كذلك فلاشك أن نسبة كل واحد من المثل العقلية و الذوات النورية الإدراكية التى هى أرباب لانواع الجسمانية الى أصنامها أوكد فى العلية والإرتباط من نسبة النفوس الى الأبدان والأشخاص الله .

فيكون حمل المعنى المشتق المأخوذ من كلّ واحد منها على اشخاص صنمه و صدقه عليها ؛ أولى من حمل المشتق عن النفس على الأشخاص المندرجة تحت نوع تلك النفس على ما هو المشهور و عليه الجمهور (١) .

<sup>(</sup>۱) سیأتی منا تحقیق الکلام فی المقام: چون اتحاد علت با معلول؛ اتحاد حقیقت و رقیقت است و تقوم معلول بعلت مطلقه بحسب صریح وجود اتم از تقوم ذات باجزاء ذات وذاتیات می باشد؛ قهرا وحدت درمقام اتم از وحدت یا اتحاد ذات وذاتیات است.

#### كشف واشارة

فالنفس عند رادراكها للمعقولات الكليسة يشاهد ذوات نوريسة عقلية مجسّردة لا بتجريدالنفس اياها و انتزاع معقولها من محسوسها كما يراه جمهور الحكماء \*

بل بانتقال يحصل لها من المحسوس الى المتخيس ثم الى المعقول و ارتحال يقع لها من الدنيا الى الآخرة ثم الى ماوراءهما و مسافرة من هذا العالم الى الآخرة الآخرين وفى قوله سبحانه : و لقد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكرون (٢)» اشارة الى هذا المعنى .

فان معرفة أمور الآخرة على الحقيقة في معرفة امور الدنيا لأن مفهوماهما من جنس المضاف و أحد المضائفين لايعرف الاسمعالآخر .

و لهذا قيل: «الدنيا مرآة الآخرة» و كذاالعكس.

والعارف بمشاهدة أعمال الإنسان و افعاله و صفاته و عقايده في هذاالدار؟ يحكم بأحواله في القيامة و منزلته يوم الآخرة «.

و اعلم: ان هذه المسألة اى اثبات الوجود الذهنى و تحقيقه على الوجه الذى و احركه السّراسخون فى الحكمة من المهمات العظيمة فى تحقيق المعاد الجسمانى و السّروحانى و كثير من المقاصد السّدينيّة و مباحث الايمانيّة ،

فهذا كلام وقع في البين ساق ِ اليه التقريب.

و اصل المقصد هاهنا ينكشف حق الإنكشاف بان يعلم: ان كل وجود جوهرى أوعرضي تصحبه ماهيكة كليكة يقال لها عند قوم : العين الثابت.

و هي في حبِّد ذاتها مع قطعالنَّظر عن وجودها لاموجودة ولامعدومة و

<sup>(</sup>۱) سوره ه ، آیهٔ ۲۲ .

در تعلیقات این رساله بطور مبسوط تحقیق میشود که مبد، عقاب وثواب؛ اعمازجسمانی وروحانی ناشی از تجسم اعمال و افعال است و نفس باعتبار اتحاد باصور عقلیه وخیالیه، خودعالم مستقل و تام تمامیست که عقاب وثواب ومنشأ رحمت وغضبرا در ظاهر وباطن وجود وعرصهٔ هستی خویش مشاهده مینماید . ما دراین حواشی درحقیقت معلب داخلی وخارجی مفصلاً بحث نموده ایم .

لامتصفة بشى، من صفات الوجود والموجود من العليّية والتقيّدم والتأخيّر كماميّرت الإشارة.

فكما ان الموجود فى نفسه سواء كان موجوداً ، لنفسه كالجواهر المستقللة ، اولفيره كالأعراض والصور ؛ انما هو نحو من الوجود مجرّداً كان أومادياً ؛ معقولاً اومحسوساً .

و لها ماهيات كليّية متسّحدة معها ضرباً من الإتحاد . فكذا المعلوم والموجود للقوة المدركة والمشهود لها والمماثل بين يديها انما هي انحاء الوجودات الحسيسّة اوالعقلية يد .

اماالحسيات فباستيناف وجودها و صدورها عن النفس الإنسانية و مثولها بين يديها في غير هذاالعالم بواسطة مظهر من هذاالعالم لها كالجليدية والمرآة والخيال(١)\*

وأماالعقليات فبأرتقاء النفس بذاتها اليها واتصالها بها من غير حلولها فى النفس كما فى المشهور اذلاتساتُط للنفس على انشاء الذوات العقليَّة لأنَّها أشرف من النفس والأخسِّ لايحيط بالأشرف.

وتلك الوجودات الحسيات والعقليات في ذاتها شخصية و باعتبار ماهياتها كلية صادقة على كثيرين من اشخاص الأصنام النوعية .

وحصول الماهيات العقليه و وقوعها مع انحاء الوجودات للعقل حصول تبعى و وقوع عكسى.

و وقوع مايتراءى، من الأمثلة والأشباح فى الأشياء الصيقلية الشبيهة بالوجود فى الصفا والبساطة وعدم الإختلاف من غير أن يحكم على تلك الأشباح بأنها فى ذاتها جواهر، أوأعراض م

فكما أن مايتخيل من صورة انسان مثلاً في المرءات ليس انسانا بالحقيقة بل

<sup>(</sup>۱) والمظهر للصورالخيالية والموجودات البرزخية عند جمع هو الجليدية وعند بعض المرءات ولكن بناء على لزوم المناسبة بين المنظهر والمنظهر والمدررك والمندرك هو الخيال الانساني او غيره وسيأتي ما ينفعك في فهم مرام هذا العظيم في تعاليقنا على هذه الرسالة فانتظر .

شبح انسان متحقق بتحققه بالعرض فكذلك مايقعو يحصل فى الذهن من ماهيات الأشياء الجوهرية والعرضية هى مفهومات تلك الأشياء و معانيها ، لاذواتها و حقايقها ؛ حصول تبعى انعكاسى ...

و من هاهنا أيضاً يظهر ، ظهوراً ، تاما أن مفهوم كلِّل شيء لايلزم أن يكون مصداقاً له.

اذالماهيات هى نعوت وحكايات واوصاف للوجودات وصفة الشيء الموصوف لايلزم ان يكون موصوفة بتلك الصِّفة فان الشجاعة مثلاً صفة للرجل الشجاع صادقة عليه وليس للشجاعة شجاعة \*\*

# [المقصدالخامس

# في دفع الاشكال و هـ و ]:

قريبة المأخف مما سبق ان للحاصل للنفس الانسانية [حين] موافاتها الموجودات الخارجية لاجل صقالتها وصفاءها و تجثّر د ذاتهاعن المواد، حكايات (١) لصور عقلية أوخيالية أوحسية كمايحصل فى المرءات اشباح الأشياء وخيالاتها والفرق بين الحصولين ان الحصول فى المرءاة بضرب شبيه من القبول و من النفس بضرب من الفعل والوجود.

ولاتظنت أن ماذكرناه هو بعينه مذهب القائلين بالشبح والمثال المنكرين للماهيات الجوهرية والعرضية نحوا آخر من الظهور والوجود «

اذالفرق متحقيَّق بين الطريقين بان: طريقتهم ، ان الموجود من الإنسان مثلاً في الخارج ماهيته و ذاته ، و في الذهن شبحه و مثاله دون ماهيته «

و هذه الطريقة ان الماهية الإنسانية وعينه الثابت محفوظة في كلاالموطنين وشيئييته شيئية خل ثابتة في كلاالطريقين وانهاكمالا، حظ لهامن الوجود في احد منهما بان يصير الوجود فيه صفة لها ، حالاً فيها ، اومتحداً بها ؛ اتحاد شيئين متحصلين في الوجود .

<sup>(</sup>۱) في نسخة ل،ق: «ان الحاصل للنفس...» وفي الاسفار: «يحصل للنفس ... » وهكذا في حواشي الشفاء وغيرها .

الا" ان لها ضرباً من الإتحاد ، مع نحو من الوجود ، أو انحاء منه ؛ اتحاداً ظلياً عقلياً ، بين متحصل و غير متحصل، كاتحاد المرءات والشخص، فنقول: هذا زيد، و لست بصادق ولاكاذب في هذا القول.

فمفهوم الإنسان معنا و هو الحيوان الناطق يوجد في هذاالعالم الادنى بوجودات متعددة و في العالم الأعلى بوجود واحد .

اما هذه فهى الوجودات التى يصدق على كل منها انه هو جوهر قابل للأبعاد نام ، حساس ، ذوادراك ، كلى ... .

و اما ذاك فهو وجود يصدق عليه انه: جوهر ، قاءس فعال للمعقولات ذوعناية بالمحسوسات التي هي أمثلة لذاته ، و كذلك قياس وجوده خارجا و ذهنا \* .

ففى الخارج يظهر من مظاهر حسيتة ، متعددة و فى الذهن يظهر للنفس من مظهر ، واحد ، عقلى مسما بروح القدس وسيلة كيفية نفسانية هى شعاع يقع منه على النفس يحصل به ملكة نورانية بها يقع المشاهدة العقلية لذات ذلك المفارق...
فبنور يقع منه على النفس يرى ذاته النيسرة...

فبالنور يرى النور كما ان بنور الشمس ترى الشمس و هكذا تكون مشاهدة كلي معلول لذات علته الفياضة ... .

# [الاشكالالثاني]

انا نتصور جبالاً شاهقة و صحارى واسعة مع اشجارها و انهارها و تلالها و وهادها(۱) .

المتأخرين ان ظرف الوجود الذهنى فينا انما هو قوانا الادراكيَّة ... وفى ذلك اشكالات ينبغى ذكرها و عنها . قد تقرر عند المعلم الاول ومتبعيه من المشائين والشيخيين ابي نصر وابي على وتلاملاته وجمهور

<sup>(</sup>۱) آنچه که در این صفحه و صفحات دیگر ذکر میشود نقل اشکالاتی است که بنا بر قول بوجود ذهنی وارد نمودهاند و محققان از آن جواب داده اند . همانطوری کهمی بینیم اشکال را بدون عنوان ذکر نموده است . در اسفار در مقام بیان تقریر اشکالات این اشکال را به عنوان «الاشکال الثانی» تقریر فرموده است ودر مقام تقریر اشکالات قبل از نقل اشکال گفته است : فی ذکر شکوك انعقادیّ وفیه فکوك اعتقادیّ د... الاشکال الاول ان الحقایق الجوهریّ ... الاشکال الثیّانی اِنا نتصور جبالا ... » رجوع شود به تعلیقات نگارنده در آخر کتاب .

و نتصور الفلك والكواكب العظيمة القدر كثيرة العدد على الوجه الشخصى المانع عن الإشتراك . . .

فوجب على ماذهبوا اليه ان يحصل تلك الأمور في القوة الخياليَّة التي ليست جسما عظيما اوصفير،

بل كيفيَّة و قوة عارضة لبخار حاصل في حشوالدماغ.

وكذا اذا تصورنا زيداً مثلاً مع اشخاص اخرى، انسانيَّة، تحصل فى تلك الكيفيَّة المسماة بالخيال ؛ اناس مدركون متحركون متعقلون موصوفون بصفات الآدميين مشتغلون فى تلك القوة بحرفهم وصنايعهم، وهو ممَّا يجزم العقل ببطلانه وكذا لوكان محَّل هذه الأشياء الروح الدماغى فانه شى، قليل المقدار والحجم، و انطباع العظيم فى الصغير مما لا يخفى بطلانه.

والإعتذار ب: أن كلاً منهما يقبل القسمة لاالى نهاية غير مسموع فأن الكف لايسع الجبل و أن كأنا مشتركين في قبول القسمة من غير نهاية ...

و كذا الإعتذار بأن الأشخاص الخباليَّة ذوات مقادير، صفيرة؛ الا انالنفس تستدل و تقيس اليها مقاديرها الخارجيَّة لأجل وقوع نسب بينها كالنسب التي بين الخارجيات

لظهور ان النفس عند مشاهدتها الأشياء فى لوح بنطاسيا على مذهب الإنطباع او فى الخيال لايستدل من واحد ، واحد من الصور المريسة الحاضرة عندها على ما فى الخارج ، فالإشكال غير مندفع بأمثال هذه الاعتذارات الواهية .

فالجواب الحق انما يتأتى بالإيمان بوجود عالم مثالى ، منفصل عن الخيال كما ذهب اليه أرباب الشرايع الإلهيسة من الخسروانيسين والمتألهين من الإسلاميين على الوجه المحقق الذى كشفنا و اوضحنا سبيله و قومنا دليله على ماسنشير اليه.

واما من لم يؤمن بوجود عالم آخر فى الخارج غير هذا العالم الذى يدرك باحدى الحواس" الظاهرة فلا فسحة له عن مضيق هذا الإشكال ولامندوحة الا" بالإعتراف بالقصور عن رتبة الكمال ...

على انهم لم يبرهنوا على ارتسام الاشباح الخيالية و انطباع الامثلة المقداريّة

فى القوة الدماغية ببيان واف و دليل شاف ، كمالايذهب على متتبعى كتبهم و اقوالهم بل ليس لهذه القواى الإدراكية الا كونها آلات و اسباب معدة لإدراكها اومظاهر طبيعية كالمرايا الصناعية لمشاهدة النفس تلك الصور والاشباح فى عالم المثال الاعظم كما هو رأى صاحب الإشراق تبعأ للأقدمين من حكماء الفرس و الأفلاطونيين ، او فى عالم مثالها الأصفر على ماذهبنا اليه.

و بالجملة فانَّما يثبت بدلايل الوجود العلمى للأشياء الصوريَّة وجـود عالم آخر و ان لها وجوداً آخر سوا مايظهر على الحواس .

و بذلك الوجود ينكشف و يظهر عند المدارك الباطنيَّة بليشاهد النفس المجردة المنزهة بذاتها عن الوجودين المستعلية بجوهرها عن العالمين بمعونة القوا الباطنيَّة كمايشاهد هذه الأشباح الهيولانيَّة بمعونة القوا الظاهرة كمايشاهد الذوات العقليَّة النوريَّة المفارقة عن الكونين \* .

والحق ان للنفس فى ذاتها تنتزلات و ترقيات و لها وحدة جامعة ؛ تارة تنزل الى مرتبة ارض الحس المكتنف بالمادة العنصرية ، و تارة تصعد الى سماء العقل ، و تارة تتوسط بين العالمين ففى كل مرتبة من المراتب الثلاث يكون فى عالم من هذه العوالم و يدرك الموجودات والصتور التى تختص بذلك العالم من جهة اسباب و مناسبات ، و اغراض و دواع يتأدين بها الى عالم خاص وموجودات خاصة منه هذا خلاصة الكلام فى هذاالمقام .

و من استحكم هذاالأصل انكشف له كثير من الحقايق الحكميَّة والأصول الدنيَّة والمقاصد الشرعيَّة (1)

وينحل عليه كثير من الاشكالات الواردة في اثبات الوجود الذهني كالايخفى \*.

و قد تصدى الشيخ الإلهي صاحب المكاشفات النوريَّة «شهاب الدين» المبرور

<sup>(</sup>۱) ومنها مسألة تجسم الاعمال وحشر الناس على صور نياتهم وكيفيَّة تبدل الجلود الاخرويَّة وبها يثبت اصل مسألة المعاد وكيفيَّة استحكام بنيان الصور البهيميَّة والملكيَّة وعدم انقطاع العذاب عمَّن تحول هذه الصور في نفسه وصارت من حيث الرسوخ كالطبيعة الثانية وغيرها من اللطابف الواردة في الاخبار والايات ،

لوجوه من الأدلة على وجودالعالم المقداري البرزخي .

لكن اكثر اعتماده على الكشف الصحيح في هذاالمطلب .

و مما يعول على الإستدلال به عليه فى «حكمةالإشراق» هو: ان الإبصار ليس بالإنطباع فى العين كما هو راى المشائين، ولابخروج الشعاع منها الى المرائى كما هو مذهب الرياضيين بوجوه ذكرها بي .

فيكون بمقابلة الصورة المستنيرة للعين السليمة لاغير ، اذبها يحصل للنفس علم اشراقي حضوري بالمرائي فرآه .

قال: «فكذلك صورة المرءآت ليست في البصر كما علمت و ليست هي صورتك اوصورة مارأيتها بعينها كما ظن".» .

لأنه بطل كون الأبصار بالشعاع فضلاً عن كونه بانعكاسه ، و نسبة الجليديَّة الى المبصرات كنسبة المرءات الى الصورة التي يظهر منها .

فكما ان صورة المرءات ليست فيهاكذلك الصورة التى تدرك النفس بواسطتها ليست فى الجليديَّة بل تحدث عند المقابلة و ارتفاع الموانع من النفس اشراق حضورى على ذلك الشىء المستنير فان كان له هويَّة فى الخارج فيراه و ان كان شبحا محضاً فيحتاج الى مظهر آخر كالمرء آت و .

فاذا وقعت الجليديَّة في مقابلة المرء آة التي ظهر فيها صور الأشياء المقابلة وقع من النفس ايضاً اشراق حضوري فرأت تلك الأشياء بواسطة مرءاة الجليدية والمرء آة الخارجة لكن عند الشرايط وارتفاع الموانع .

فاذن الصور الخياليَّة لايكون موجودة في الأذهان لإمتناع انطباع الكبير في الضغير و لا في الأعيان والا لرآها كل سليم الحس .

وليست عدماً محضاً و الا" لما كانت متصورة للنفس ولامتميزة ولامحكوما عليها بالأحكام المختلفة الثبوتياتة .

و اذهى موجودة و ليست في الأعيان الحسيسة ولافي عالم العقول لكونها

صوراً جسمانيَّة مقداريَّة ، ولاعقليَّة (١)

فبالضرورة يكون في صقع آخر و هو عالم المثال المسما بالخيال المنفصل لكونه غير ماديّي ، تشبيها بالخيال المتصل .

و هو الذى ذهب الى وجوده الحكماء الأقدمون ك «افلاطون» و «سقراط» و «فيثاغورس» و «انباذقلس» و غيسرهم من المتأليّةين و جميع السلاك من الأمم المختلفة و ارباب الشرايع « .

### تعقيب وتحصيل

انا ممن يؤمن بوجود هذاالعالم المتوسط بين العالمين الحسيّى والعقلى(٢) كماذهب اليه الحكماء المقتبسين انوار الحكمة من مشكاة نبوّة الأنبياء «سلامالله عليهم اجمعين» حسبما قرره وحرّره صاحب الاشراق وقدسسره» الا انا نخالف معهذا الشيخ العظيم الحكمة والذوق في كيفيرة تقريره و تحريره لهذا المطلب يامور:

الأول: ان الصور المتخيطة عندنا موجودة في عالم النفس و صقعها بمجرد تأثيرها و تصويرها ، كما أومأنا اليه ، لا في عالم آخر خارج عن ذاتها بتأثير مؤثر مباين لها كما يفهم من كلامه لظهور ان تصرفات المتخيطة و دعاباتها الجزافية و ما يعبث بها من الصور الإختراعية والأشكال القبيحة الشيطانية المخالفة لفعل الحكيم ليس الا في العالم الصغير النفساني لاجل شيطنة القوة المتخيلة في تصويرها و تشكيلها ، فاذا اعرض عنها النفس انعدمت وزالت ،

نعم اذا اتصلت النفس بالمبادى العالية و اعتدلت صفاتها فيوشك انيكون فعلها فعل الحق كما للأنبياء والأولياء و يكون من شأنها ان تخاطب بقوله تعالى «و مارميت اذرميت و لكن الله رمى» \*

والثانى: انالصور المرآتيَّة موجودة عنده في عالم الخيال و عندنا هي ظلال للصور المحسوسة بمعنا انها ثابتة في هذاالعالم ثبوتا ظليَّا اي وجوداً بالعرض

<sup>(</sup>١) فىنسخة د،ط: صورا جسمانيَّة لاعقليَّة.

<sup>(</sup>٢) هذه العبارة: أنا ممسَّن ... موجود . في حواشي الشفا وكتاب الاسفار وغيرهما .

لابالذات فان وضع المرءآة و صفاءها و توسط الجسم المشف بين الجليديّة و المرءآة و كذا بين المرءآة والشخص المراءى على وضع خاص من وجدود زوايا ثلاث

احداها: الشُّعاعيُّة الأصليُّة.

و ثانيها: الإنعكاسيَّة.

و ثالثها: التى توسط بينهما بحيث يمثّر سطح واحد و همى على الجميع و ساير الشرايط المخصوصة يوجب أن يظهر للنفس عكسا و خيالاً من الموجود العينى بتوهم أن هذا بعينه هو وليس كذلك بل الشخص موجود عينى بالذات و الشبح معدوم بالذات موجودبالتبع أى بالمجازوالماهيثة مشتركة بينهما لأن الماهية الموسومة بالعين الثابت حالها كذلك في الثبوت بالعرض،

و اسم الخيال اذا استعمل بمعنا الإعتقاد المخالف الواقع على الأشباح المرآتيكة احق" من غيرها .

لأنوجودها لايكون الا على غلط الحسّس ككثير من الأوضاع والهيئات الحاصلة من أغاليط المرآيا والرطوبات الصقيلة كر «قوس و قزح» و «هالة» و ذهاب العين و مايراه الأحول من ثواني الصُور ،

و نسبتها الى الباصرة، كنسبة الصداء الى السامعة (١) بل لكلِّل من الحواس الظاهرة يقع شبه محسوس من بابه يتوهم انه ذلك المحسوس بوسط غلط الوهم الا" انه ليس اللَّاه .

فكتُّل هذه الأمور عكوس و ظلال ثابتة بالعرض تبعاً للصور المحسوسة الخارجيَّة كماان ماسوا انحاء الوجودات من الماهيات اعيان ثابتة بالعرض تبعاً للوجودات و ظلال و عكوس ، حاكية لها و حكاية الشيء ليست هي حقيقة ذلك الشيء كما في (٢) الفرس .

همه عالم ، صداى ِ نفمهٔ اوست که شنید این چنین ، صدای دراز؟

<sup>(</sup>۱) في المنظوم: « أن صيدا كو اصل هربانك ونداست به خود، صدا أنست ، ديكرها ، صداست»

<sup>(</sup>٢) كما في نظم الفرس . . . ل ق .

### الاشكال الثالث

# اشكال"ودفع"

انه لوكان للأشياء وجود فى الذهن على ماقررتم يلزم ان يكون لكل " نوع من الأنواع الجسمية والأنواع العرضية فرد شخصى مجرد عن المادة ولواحقها يكون ذلك الشخص كلياً و نوعاً \* .

بيان ذلك ان كل مفهوم كلي تعقلنا فيوجد ذلك المفهوم فى الذهن كما قررتم فوجوده فيه اما مع التشخص اولا والثانى محال لأن الوجود لاينفك عن الشخص(۱) و وجود المبهم مبهما غير معلوم و على الأول يلزم ان يحصل فى ذهننا عند تعقلنا الإنسان ، انسان شخصى مجرد عن الكم والكيف و ساير العوارض المادية اذلو قارنها لم يجز ان يحصل فى العقل المجرد ، لكن التالى باطل بديهة و اتفاقا ، فالمقدم مثله .

### والجواب :

ان الموجود فى الذهن وان كان امراً شخصياً الا" إنته عرض و كيفيتة قائم بالذهن وليس فرداً من حقيقة ذلك الجوهر المأخوذ عنه ذلك الفرد نعم هو عين مفهوم ذلك الجوهر و نفس معناه و كذا حكم العرض الجسمانى و تعقله \*

وقدعلمت من طريقتنا في دفع الإشكال الأول ؛ أن المأخود من الجواهر النسوعية الجسمانية في الذهن هو معانيها و مفهوماتها دون ذواتها وشخصياتها .

واماً كلياة الموجود الذهنى و صدقه على كثيرين فباعتبار اخذه مجردة من العوارض الشخصياة الذهنية والخارجية.

ثم لااستحالة فى كون شى، واحد كلياً باعتبار وجز،ياً باعتبار كماماً سيما بالقياس الى الوجودين على ما هو المشهور ، والحق ان كون الشى، كلياً شرطه بعد النجريد عن الزوايد الشخصياة ان يكون موجوداً بنحو ضعيف شبحى و مدركا ، بادراك غير شهودى الشراقى كما حقق فى مقامه .

<sup>(</sup>١) عن التشخص ... ل . ق .

و ان التَّح ملح و ارتكب مرتكب كالمحشيِّ لكتاب التجريد(١) و امثاله ان الانسانيَّة التي في الذهن يشارك الانسان في الحقيقة الإنسانيَّة وهي جوهر وحاليَّة في الذهن و محلُّها مستفن عنها ؛ فقد ركب شططاً و وقع فيما لانجاة عنه على ما علمت آنفاً \*

ثم العجب ان المولا الله واني مع اصراره على جو هريكة المعقولات الجوهريكة الموجودة في الذهن الله عن الله

وقوله ب: أن الجوهر هو الذى من شأن ماهيته اذا وجدت فى الخارج انتكون لافى موضوع اخذ يشنع على معاصره القائل ب: أن ماهيتة الجوهر الموجوده فى الذهن ليس جوهراً فى الذهن بل عرضاً وكيفاً؛ أن هذا قول بانقلاب الجوهر كيفاً .

وقد ذهل عن ان هذا الإلتزام وارد عليه بأبلغ وجه ، فان مايلزم على معاصره بحسب الوجودين يلزم مثله عليه بحسب وجودواحد فالالمقولات اجناس متباينة بود

و يلزم على مذهبه ان يكون صورة الجوهر في الذهن مندرجا تحت مقولة الجوهر حسبما اعتبره من القيد المذكور ، و هي مما يصدق عليه معنا الكيف ايضا بأي" اعتبار اخذ .

فان الموجود من النفس الشخصية المحفوف بعوارضها و لواحقها النفسائية موجود خارجى و هو عرض فيكون كيفا نفسائياً خارجياً و انكان جوهرا ذهنياً لاخارجياً على عكس ما اختاره و قد مر « ان المراد من كون شى، خارجياً وذهنياً ليس مجرد خروجه عن النفس و عدم خروجه عنها ليلزم ان يكون العلم والقدرة و الشجاعة من الأمور الذهنياة .

بل المراد منه ترتب الآثار و الأحكام المختصَّة بحقيقة ذلك الشيء و عدمه.

ولاشك ان الموجود من الجوهر فى النفس يترتب عليه آثار الكيف بحسب الخارج اى الواقع لظهور ان الانسان العقلى ليس جسما ولانامياً ولاحساسا ولاناطقا .

الله مم الا" أن يلتزم في معانى هذه الأشياء بل في جميع الحدود للأمور الجوهرية

<sup>(</sup>١) وهو الحكيم النحرير ملا جلال في حواشي : جديد والقديم والاجد .

التقييد بكونها «اذا وجدت في الخارج كانت كذا وكذا» .

و حينئذ لافرق بين القول بكون الصورة العقليَّة كيفاً بالفعل و بين كونها جوهراً بهذه المعانى .

و لعسَّل القائل بمذهب الشبح والمثال لا يعجز عن مثل هذا الاعتذار (١) .

فالحق ان مفهوم الانسانية و غيرها من صور الأنواع الجوهرية كيفيات ذهنية يصدق عليها معانيها و مفهوماتها و حدودها بالحمل الأولى الذاتى ، ويكذب هى عنها بالحمل الشايع كما مر ، مراراً ، و دلايل الوجود الذهنى لايعطى اكثر من هذا في العقليات .

هذا غايسة مايتأتي لمن يسرى رأى المشائين و ينتحل بمذهبهم فى الإكتفاء بوجود العقليات الصُوريَّة المحاذية للأنواع الجسمانيَّة بظرف الذهن و دارالكيفيات النفسانيَّة التى بمنزلة كتابة الحقايق و حكايتها لاعينها و اصلها ،

ولايذعن بوجود عالم عقلى فيه صور جميع الحقايق على الوجه المقدس العقلى و أما من يؤمن بوجود هذا العالم الكبير الشامخ الإلهى الربّّانى الذى فيه معاد الاولياء والحكماء و جنبّة المقربين فله ان يقول كون بعض من افراد الماهيبّة النوعية مفارقا عن المادة و لواحقها و بعضها مقارنا لها مما لم يحكم بفساده بديهة ولابرهان، ولاوقع على امتناعه البيّفاق ،

كيف و نحن قد صحيَّحنا دليله و اوضحنا سبيله بفضل الله و تأييده ..

وقد ذهب العظيم افلاطن واشياخه الذين هم سادات الحكماء الكرام و رؤساء الأنام فيما تقدم من الأيام، الى ان لكل من الانواع الجسمانية فردا فى العالم العقلى هو رب ساير الأفراد وصفو كدرها ومبدء نوعها و واسطة وجودها من رب الأرباب و وسيلة رزقها و بقاءها من مسبب الأسباب و هو ذوعناية بهاعلى المعنا المقرر عندهم من رحمة العالى على السافل و عطو فته الخالية عن شوب النقص والإفتقاريد

<sup>(</sup>۱) والسيدالسند حيث قال معنا انحفاظ الداتيات في انحاءالوجودات هو: انالصورةالمقليَّة من الانسان جوهر لانها في الخارج كانت جوهرا مثلاً واما في الله في الله نقلب كيفا واعترض عليه معاصره الجليل: ان القائل بالشبح لايعجز عن مثل هذا الاعتبار.

والدليل الدال على ان افراد نوع واحد لايختلف بالتقدم و التأخر والكمال و النقص والجوهرية والعرضية وغيرها من صفات الشرف والخسة على تقدير تمامه انما يتم " بحسب (١) نحو واحد من الكون لابحسب الوجودين و باعتبار الموطنين .

واماً الاعضال الذي ورد في كون بعض الأفراد جسما مركبا، حيوانيا، لحميا وبعضها بسيطا فاردا مجرداً نوريا فقد تفصينا عنه ونذكره فيما سيجيى، من الكلام في مقامه اللايق به (٢).

و بالجملة قول افلاطن و اسلافه العظام في غاية القوة والمتانة والإستحكام لايرد عليه شيء من نقوض المتأخرين و ايراداتهم كما ستطالع عليه انشاءالله والمراد عليه شيء من نقوض المتأخرين و المراداتهم كما ستطالع عليه انشاءالله والمراد عليه شيء من نقوض المتأخرين و المراداتهم كما ستطالع عليه انشاءالله والمراد عليه المراد عليه ال

و منشأ ايراد تلك النقوض انما هو قصور المدارك عن درك (ثناءهم - كذا) [شأنهم] و مقامهم و فقد الإطلاع على مقاصدهم و مرامهم بل عدم الوقوف على مقدماتهم و مبانيهم الدقيقة و اصولهم الفامضة العميقة و سوء فهم اللاحقين لدرك - نناء - [شأن] السابقين المقربين انما هو لبناء مقاصدهم و معتمد اقوالهم على السوانح النوريَّة العلميَّة واللَّوامع القدسية العقلية التي لايعتريها و صمة شك و ربب و لاشاببة نقص و عيب ، لاعلى مجرد الافكار البحثيَّة والانظار التعليميَّة التي سيلعب بالمعرِّولين عليها والمعتمدين بها الشكوك وطعن اللاحق منهم فيها للسابق و لم يتصالحوا عليها ولايتوافقوا فيها ، بل «كلما دخلت أمَّة لعنت أختها».

ثم هاءلاء العظماء من كبار الحكماء والأولياء و ان لم يذكروا حجّة على وجود تلك المثل النوريَّة واكتفوا فيه لفيرهم بمجَّرد الحكاية والرمز كما هو عادة الأنبياء والأولياء لكن ينبغى لمن يأتى بعدهم ان يعتمد بما ادَّعوه و يجنزم بما شاهدوه ثم ذكروه به .

<sup>(</sup>۱) واعلم ان الشيخ واتباعه استدلتوا على امتناع وجود الصور الالهية بنان افراد نوع واحد لا يختلف باختلاف انحاء التشكيك وانه لايمكن ان يكون للانسان مثلاً افرادا ماديّة ومثاليّة وعقليّة واعترض عليه المصنف العظيم «رض»: بان ذلك على تقدير اتقانه انما يكون في المتواطئة من المهيات لاالمشكّكة لانه على فرض التشكيك يكون هذا اول الكلام .

<sup>(</sup>٢) ويرجع هذا ايضا الى عدم جوازالتشكيك فى الذاتيات وهو نقاوة حجته التّانية فى الشفاء .

وليس لأحد أن يناظرهم فيه كما لم يناظر أحد من المنجسِّمين في أصول علم النجوم والأحكام لأبرخس، ولا –بطلميوس – بل قلدوهم و بنواعلومهم واحكامهم على ماشاهدوه من أوضاع الكواكب و أعداد الأفلاك بناء على ترصسُّد شخص أواشخاص بوسيلة آلة حسيسَّة و أخرى مدريَّة أونحاسيَّة أوغيرها به .

فاذا اعتمد الإنسان فى الزيجات والتقاويم على السَّرصد الحسيِّى و اعتبر قول واحد اوجماعة من اولى الدقيَّة والنظر فى الأمور المقداريَّة والعدديَّة ، فبأن يعتبر أقوال فحول الأولياء والعرفاء المبتنية على ارصادهم العقليَّة وخلواتهم ورياضاتهم المتكررة التى لايحتمل الخطاء وكان اخرى [كان احرى] لخلوعالم القدس عن الفلط والشرفما يفيض منه على العقل الصافى عن الأغراض والكدورات النفسانيَّة اوتصل اليه هميَّة اولى المعارج الملكوتيَّة لا يعتريه شايبة شكُ و ريب ولا يلحقه وصمة نقص وعيب \*

# الاشكالالترابع

انه يلزم على القول بالوجود الذهنى ان يصير الذهن حاراً و بارداً عند تصور الحرارة والبرودة و متحيزاً و معوجاً و مستقيماً و كروياً و مثلثاً و مربعا وكافراً عند تصور هذه الأشياء و حصول صورها فيه ، والواقع خلافه بديهة و اتفاقا . فيه البرودة و حلات فيه ، والحلول هو الاختصاص الناعت، فيجب ان يكون حقايق تلك المعلومات أوصافاً و نعوتاً للذهن .

بيان اللزوم ان الحار" ماحصلت فيه الحرارة وحليَّت فيه و البارد ماحصلت و هكذاالحال في ساير هذه المشتقات فيلزم اتصاف النفس بصفات الأجسام و بالأمور المتضادية والمتناقضة عند تصورها الضِّدين والنقيضين .

والجواب عنه بوجوه من العرشيات:

الأول: أن صور هذه الأشياء عند تصور النفس ِ إياها في صقع من ملكوت النفس من غير أن يحلَّل فيها .

بل كما ان الجوهر النوراني اي النفس الناطقة عند اشراق نورها على القوة

الباصرة يدرك بعلم حضورى اشراقى ما يقابل العضو الجليدى من الألوان والاشكال وغيرها فكذلك عند اشراقه على المتخيلة يدرك بعلم حضورى اشراقي الصور الخيالية المباينة لذات النفس من غير حلول بلكماترى النفس و تحسس صور الأشياء الخارجية الواقعة في عالم الباطن بالحاسة الخيالية وغيرها من غير الحلوليد.

والوجدان لايحكم بالتفرقة بين المشاهدة في اليقظة والمشاهدة في النوم فكان الخيال باصرة عالم الفيب والباصرة خيال عالم الشهادة بي .

واما التخيل الذي ليس على سبيل المشاهدة عنداليقظة والنوم فهو ايضا مرتبة من الرؤية الباطنية ضعيفة كرؤية حاصلة من ضعيف البصر في هذاالعالم

و اسباب ضعف المشاهدة اما ضعف الآلة اوآفة فى القوة المدركة اوحجاب بينها و بين المدرك اوالتفات الى عالم ، غير العالم الذى فيه ذلك المدرك .

فمادام الإنسان ملتفتا الى هذاالعالم مستعملاً للحواس. الظاهرة فلايمكنه مشاهدة عالم الباطن المثالى ، إلا على سبيل التخيش .

اللَّهم ِالا لبعض النفوس القويَّة التي لايشفلهم جهة ، عن جهة و عالم ، عن عالم ... •

و اما مشاهدة عالم مثل النوريَّة العقليَّة فهى تفتقر الى تجريد النفس من هذاالعالم اتم تجريد.

وكذا يحتاج الى رفض عالم الأشباح الباطنيَّة ايضاً .

الوجه الثانى: بعدالتنزل عن هذاالعالم وتسليم انالتخيس والتصور يستلزم القيام الحلولى للصور الخيالية بالنفس هو: ان شرط الإتصاف بشىء هو الإنفعال و التأثير منه دون مجرد القيام فان المبادى الفعالة لوجود الحوادث الكونية لها الإحاطة العلمية بها على نحو ارتسام تلك الأشياء كماهو مذهب المعلم الأول و تلاميذه والشيخين المعلمين ابى نصر و ابى على قدس سرهما (1) و المعلمين المعلم قدس سرهما (1) و المعلمين المعلم الأول و

ومعذلك هذه المبادى منزهة عن الإتصاف بسمات المواد والأجسام لأن قيام

<sup>(</sup>۱) في نسخة م: « قدساله اسرارهم ... » .

الوجه الثالث: و هو ايضاً باستعانة الرجوع الى ماسبق.

من التحقيق في اختلاف نحوى الحمل

فان مفهوم الكفر ليس كفراً بالحمل الشايع الصناعى فلايلزم من الإتصاف به الإتصاف به الإتصاف به الإتصاف بالكفر حتى يلزم ان من تصور معنا الكفر يصير كافراً ، و كذا الحكم فى مفهوم النقيضين و نظائرهما ، و هذا الوجه للعقليات اليق كما ان الأول للخياليات .

فليحسن المسترشد ِ اعمال رؤيته في ذلك التحقيق لينحل منه الإيراد بنظائر هذه النقوض ان كان يساعده من الله التوفيق .

و بهذاالأصل يندفع الإشكال المشهور المسطور فى الكتب الدائر على السنة الجمهور، وهو: لزوم تصور الكواذب للمبادى العالية بناء على كونها خزائن المعقولات التى يتصورها الإنسان و يسترجعها متى شاء « .

ففى الكواذب الباطلة التى يتصورها الإنسان بقوته الوهمياة ويذهل عنها يجب ان المورها محفوظة فى خزانة عقلية .

والحل" ما اشرنا اليه و احسن تدبره و تأمل كي تدرك حق تصوره .

\* \* \*

و هاهنا وجوه من الجواب دائرة على السنة من لهم نصيب من الكتاب \* . منها: ان مبنا الإيراد على عدم التفرقة بين الوجود المتأصل الذى به الهويسة والعينيسة وغير المتأصل الذى به الصورة العقليسة .

فان المتصف بالحرارة مايقوم به الحرارة العينيَّة لاصورتها الذهنيَّة . والتضادُّ انما هو بين هويَّة الحرارة والبرودة و أشباهها –اشباههما ، خل-

لابين صورة المتضادين .

وبالجملة هذه الصفات تعتبر في حقايقها ؛ انها بحيث اذا وجدت في المواد

الجسميَّة يجعلها بحالة مخصوصة و يؤثِّر فيها بما يدركه الحواس .

مثلاً الحرارة تقتضى تفريق المختلفات من الأجسام وجمع المتشابهات منها، والإستقامة حالة قائمة بالخط مما يكون أجزاءه على سمت واحد و قس عليه الإنحناء والتشكُّلات ،

فاذا عقلناها و وجدت فى النفس المجردة حالية فيها ؛ لم يلزم ِ الا الإتصاف بما من شأنه ان يصير الأجسام به حارية اوباردة أومشكلة [متشكلة] اوغير ذلك ، لا ان يصير النفس موضوعة لهذه المحمولات الإنفعالية المادية .

ولقائل ان يقول هذالا يجرى فى النقض بلوازم الماهيات والأوصاف الإنتزاعية والإضافات المسلوبة عن النفس دائما اووقتا (ما) كالتزوجية والوجوب الذاتى و العلية والأبوة و أمثالها مما ليست من الامور الخارجية فى صفات المعدومات كالعدم والإمتناع و امثالهما . اذلا يتيسر لاحد ان يقول: ان اتصاف محل الزوجية و العلية والإمتناع من احكامها المتعلقة بوجودها العينى اذلاوجود لامثالها لانها امور عقلية من لوازم الماهيات اوعدمية من صفات المعدومات .

لكن اجيب عن هذا الإيراد بما سنقر في هذا الكتاب ان: لكل معنا من المعانى و عين من الأعيان نصبيا من الوجود و حظاً من الحصول هو وجودها الأصيل الذي بترتب عليه اثره و حكمه و حكم و حكمه و حك

فالزوجيَّة (مثلاً) له وجود اصيل و هو كون موصوفها على نحو ينتزعالذهن منه الإنقسام بمتساويين وهو وجود الخارجى له وأما عندتصورالقوةالمُدرِكَة معنا الزوجيَّة اوالانقسام بمتساويين فلايصير فى الواقع بحيث اذا ادركه ذاهن ينتزع منه ذلك المعنا كما ان الصفحة المنقوشة بالنقوش الكتابيَّة الحسيَّة متصفة بتلك النقوش بالمعنا المذكور.

واما من قرءها وحفظها فىقوته الذاكرة لايكون بالصفة المذكورة اىالمنقوش بالنقوش الحسيسة الخارحيسة.

اذلیس بحیث اذا فتشش دماغه احد یشاهد و یقر، تلك النقوش من صفحة ادر که . (ویقر، تلك النقوش فی صفحة ادر اکه م،د).

اللهم الا من جهة اخرى في عالم [آخر]، فكذا الحكم في امثال ماذكر وا، نظايره. واما

العدم و الإمتناع ونظايرهما فلاصورة لها فى العقل بل العقل بقوته المتصرفة، يجعل بعض المفهومات صورة و عنوانا لأمور باطلة و يجعلها وسيلة لتعرف احكامها لينكشف بها احكام الموجودات من حيث التقابل والتخالف لأن الأشياء قد تعرف باضدادها و مقابلاتها كما يعرف بامثالها ...

# الاشكال الخامس

انه يلزم ان يوجد فى اذهاننا من الممتنعات الكلية اشخاص حقيقياً يكون بالحقيقة اشخاصا المالية اشخاصا النقيضين بالحقيقة اشخاصا لها لابحسب فرضنا لأنا اذا حكمنا على اجتماع النقيضين و يحصل فى ذهننا هذاالمعنا ، متشخصا متعينا ، فالموجود فى ذهننا فرد شخصى من اجتماع النقيضين .

مع ان بديهة العقل يجزم بامتناع اجتماع النقيضين في الذهن والخارج « و كذا يلزم وجود فرد حقيقي للمعدوم المطلق و كذاالشريك البارى تعالى فيلزم وجود فرد منه في الواقع أيضاً لأنه وجد في الذهن فرد مشخص لشريك البارى .

فيجب بالنظر الى ذاته الوجود العينى و الا" لم يكن شريكا للبارى .

و جوابه كما يستفاد من الأصول الذى سلف مناً: ان القضايا التى حكم فيها على الأشياء الممتنعة الوجود حمليات غير بتياة وهى التى حكم فيها بالإتحاد بين طرفيها بالفعل على تقدير انطباق طبيعة العنوان على فرد .

فان للعقل ان يتصور مفهوم النقيضين و شريك البارى والجوهر الفرد و ان يتصور جميع المفهومات حتى عدم نفسه و علته و عدم العدم و مفهوم الممتنع و يحكم عليها بأحكام غير بتية بليقدره لاعلى ان مايتصوره هو حقيقة الممتنع اذكل مايوجد فى الذهن يحمل حملاً شايعاً عليه انه ممكن و ان حمل مفهوم الممتنع على نفسه حملاً آخر كما عرفت مراراً فاحسن اعماله فى كثير من الإشكالات لينكشف المخرج عنها ،

و به يخرج الجواب عن شبهة المجهول المطلق المذكور في كتب المنطق حين حكم بانه لابتد من تصور المحكوم عليه في كلِّل قضيتٌة بل هي من جملة أمثلة هذا

الإشكال\* •

ومآل الجواب في الجميع واحد وهو: [ان العقل] يقدر ان يتصور مفهوما ويجعله عنوانا لطبيعة باطل الذات اولاً مر مجهول مطلق ويحكم عليه بامتناع الحكم وعدم الإخبار عنه فباعتبار وجود هذا المفهوم العنواني في الذهن يصير منشأ لصحاة الحكم على الممتنع بامتناع الحكم عليه و على المجهول المطلق بالإخبار عنه لأن صحاة الحكم يتوجه اليه من حيث كونه فردا لمفهوم ممكن معلوم و امتناعه يتوجه اليه من حيث كونه نفس مفهوم الممتنع و عنوان الممتنعات و نفس مفهوم مجهول المطلق وعنوان المحهولات المطلق.

فعلم ان هذه القضايا ونظايرها؛ حمليات غير بتياة وهى و انكانت مساوقة للشرطية لكنها غير راجعة اليها كما يظن للفرق بينهما بان الحكم فى هذه الحملية على المأخوذ بتقدير بان يكون التقدير من تتمة فرض الموضوع حيث لم يكن طبيعة محصلة اصلا او فى الذهن لا ، بان يكون الموضوع مما قد فرض و تام فرضه فى نفسه ثم خصل الحكم عليه بالتقدير المذكور حتى يكون الموضوع من قبيل الطبيعة الموقية اوالمقيدة ليلزم كون القضية مشروطة فى المعنا و ان كانت حملية فى الصورة ...

فليكتف بهذاالقدر من هذاالمطلب في هذاالمختصر و زيادةالكشف يطلب من كتابناالكبير [الأسفارالأربعة] والتوفيق من الله العليم الخبير (١) •

<sup>(</sup>۱) وقد فرغت من تصحيح هذه الرسالة النفيسة: «المسائل القدسيَّة» التى التَّفها الحكيم العلامة شيخنا الاقدم واستادنا المقدم مفخر علماء العالم افضل المحققين وصدر المتألِّهين «عليه منى السلام والتحيَّة» ليلة الثالثة من شهر رمضان سنة ١٣٩٠هـق .

مصنف نحریر درهیچیك از آثارخود ازاین رساله اسمی نبردهاست مگر در مبحث وجود ذهنی «الشواهدالربوبیت» که فرمودهاست: ما این مسألهرا دراسفار بنحو تفصیل ودراین کتاب «شواهد» به نحو اختصار و در حکمت متعالیه برزخ بین اجمال وتفصیل تحقیق نموده ایم «وفی الحکمة المتعالیة» بسطا متوسطا ، ملاصدرا این کتاب را در آراء اختصاصی خود به سلك تحریر آورده ولی موفق به اتمام آن نشده است . و اناالعبدالفانی \_ سید جلال الدن الا شتیانی .



ملاصدرا (م ۹۲۹ - ۲۰۰۰)



الغَالِفَةَ الْمَالِكُمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَا سِنَيْنَ الْمُحَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِم

# رَبَّنَا غَفِرْلِنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَكَفُونَا بِالْإِمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فَيُنَا عَلَيْ اللَّذِينَ المَنُوارَبَّنَا إِنَّكَ رَوُفُ رَجِيدٌ



اللهم تباركت بالتقديس والتنزيه وتعاليت عن المثل والشبيه

انت الذى نورت سماوات الارواح بانوارمعارف القرآن وصورت قو ابل النفوس بكمال العقل والايمان ، وكتبت فى قلوبهم آيات كتابك وهديتهم الى سبيل جنابك بفهم رموز كلامك وخطابك .

اجعلنا المعانيه عارفين بانواره مهتدين برموزه واسراره عالمين لمعانيه عاملين بمافيه بحق مصطفاك الاخيار ومرتضاك الابرار سيما محمد والهالاطهار «صلواتك وتسليماتك عليه وعليهم» ما تعاقب الليل والنهار .

فیقول انزل خلقالله وافقرهم الی ربه محمد المسمی ب: صدرالدین الشیر ازی:

هذه لمعة من لوامع علوم المكاشفة فى فهم متشابهات القرآن ، الذى وقع الاختلاف فيه بين الناس فى ما سلف من الزمان والقران – قد فتحالله باب فهمه على قلبى، ونور به سرى ولبى وفضلنى ربى على كثير من خلقه و هم: اهل العلم ، الظاهر [يون] المفتقرون على مايتأدى الى عقولهم من احدى المشاعر المحتجون [المحتجبون] على ما يرد على القلوب من عالم الضمائر، من العالم بالسرائر وقدبينا

١- صدرالمتألهين در تفسير و كتاب مفاتيح الغيب به تفصيل متعرض اين مبحث شده است .

٢ - اللهم اجعلنا . . . خ ل .

٣\_ صدرالدين القوامي ٠٠٠

ذلك وشرحناه فى بعض مواضع من تفسير كتابنا الكبير، الجامع لأكثر مايوجد فى التفاسير، المتميز عنها بعلوم الانوار وبطون الاسرار، المكنونة، المخزونة فى كتاب الله المبين الذى لايمسه الاالمطهرون؛ الذين قلوبهم مطهرة عن وساوس الشياطين، وصدورهم منشرحة بانوار المعرفة واليقين، خالية عن اوهام المعطلين، واقاويل المبتدعين، ولنورد مانحن بصدده فى فصول:

### الفصل الأول:

فى اظهار شىء من لوامع علومالمكاشفة

اعلم: انالناس اختلفت مذاهبهم في باب المتشابه من الآيات الالهية كقوله تعالى: «يدالله فوق ايديهم (1) \*

و قوله: «الرحمان على العرش استوى» ٢

وقوله: «مافرطت فى جنبالله» "، «وجاءربك» ونحو ذلك مما ورد فى الكتاب والسنة؛ من: الوجه والضحك، والحياء والبكاء والكلام والإتيان فى ظل من الفمام ومايجرى مجراه من الالفاظ المشتبهة الكثيرة بحيث لابعد ولا يحصى على اربعة مئذاهب.

احدها: مسلك اله اللغة واكثر الفقهاء واصحاب الحديث والحنابلة .

وهو: ابقاء الالفاظ على مدلولها الاول ومفهومهاالظاهر من غير عدول عن ذلك وان كان منافيا للقواعدالعقاية عندغيرهم زعما منهم ان الذي لايكون في مكان وجهة عندغيرهم نيما يناله الحواس ويدرك بالالماس.

وانالذى وصف عندالحكماء بأنه لايشار اليه وليس بداخل فيالعالم ولابخارج

۱- س ۱۸ ع م ۱۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۱۰ س ۲۰ م ۲۰ م ۲۰ م ۲۰ م ۲۰ م

پ ازکتاب مفاتیح (بحث متشابهات) مطالبی جهت توضیح مسائل مشکله با نشانی اعداد درسالهٔ مستقل (صفحات ۹۸ تا ۱۲۱) آمده است .

٣ - س ٣٩) ي ٥٧ • ٠ ٤ - س ٨٩ ) ي ٣٢ •

هـ في المفاتيح: مدهب اهل اللغة و (خل) : مسلك اهل اللغة .

ولا متصل ولا منفصل ولاقريب ولا بعيد ولا فوق ولا تحت ولا متناه ولا، لا متناه ؛ ليس الا من صفات العدميات وسمات الفرضيات الذهنية الصرفة .

فان كل موجود مـوصوف بتـلك الصفات، او بمـقابلاتها ولا يمكن ارتفاع المتقابلين عن موجود واثبات اخس صفات الشيء بل علامات للاشيء لواجب الوجود الحي القيوم بانه: مدح وثناء او صفة كمال يتعجب منه كل عاقل لبيب ولم يعاموا ان هذه الامور في الحقيقة سلوب لاوصاف النقايص لا انها اوصاف كمالية الذات الاحدية وله تعالى صفات حقيقية كماليّة سوى هذه السلوب وانما مجده وعاوه وبهاءه بذاته لابهذه السلوب لكن سلب النقايص مما يلزم الذات الكاملة بحسب صفات الوجوديّة الكمالية كما ان سلب الجمادية يلزم الانسان بواسطة كونه ناميا وساب الشجرية بواسطة كونه حيوانا وسلب الاعجمية لأجل كونه ناطقا .

والواجب جل مجده يلزمه سلب جميعالنقايص، لاجل كونه في غايةالكمال منغير تركيب في ذاته ولا في صفاته.

وثانيها: نهج ارباب النظر الدقيق واصحاب الفكر العميق وهو تأويل هذه الالفاظ و صرفها عن مفهومها الاول الى معان يوافق عقولهم ويطابق قوانينهم النظريَّة ومقدماتهم الفكرية، التزاماً لتلك القوانين، وتحفظا على تنزيه رب العالمين عن نقايص الامكان وسمات الحدثان ومثالب الاكوان والجسمان.

وثالثها: الجمع بين القسمين والخلط بين المذهبين؛ مذهب التشبيه، والتنزيل في بعض الآيات والاخبار ومذهب التنزيه والتأويل في البعض الآخر منها

فكل ماورد فى باب المبدء ذهبوا، فيه الى مذهب التأويل،

وكل ماورد في باب المعاد جروا، فيه على قاعدة التشبيه من غير تأويل .

وهذا مذهب اكثر المعتزلة ومنهم «الزمخشرى» «والقفال» وغيرهما من اهل الإعتزال وجمهور علماء الامامية «رحمهم الله تعالى» .

ورابعها: منهج الراسخين فى العلم الذين ينظرون ببصائر قلوبهم المنورة بنور الله وعيون عقولهم الصحيحة من غير عمى ولا عور، ولا حول، فهم يشاهدون وجه الله وعيود، ويعبدونه فى كل مقام اذقد شرح الله صدورهم الإسلام، ونور قلوبهم

بنورالإيمان، وكشف عنهم حجب الفيوب و ازاح عنهم الامراض والعيوب فهم لإنشراح صدورهم وانفتاح روضة قلوبهم، يرون مالا يراه غيرهم و يسمعون مالا يسمع، سواهم .

ليس لهم حرارة التنزيه ولا برودة التشبيه ولاالخلط بينهما، الداخل تحت جنسهما كالفاتر من الماء بل حالهم كحال الخارج من عالم الاضداد كجوهر السماء فالخارج عن جنس الضدين ليس كالجامع للطرفين .

وسنشير الى انموذج من كيفية مذهبهم ووصف طريقتهم .

ومنهم من تحير في هذا الباب واضطرب في فهم آيات الكتاب.

قال «ابوعبدالله محمدالرازی» صاحب «التفسیرالکبیر» و کتاب «نهایة العقول» وغیرذلك من التصانیف المعظمة فی آخر مصنفاته و هو کتاب اقسام اللذات لما ذکر ان العلم بالله وصفاته و افعاله اشرف العلوم و ان علی کل مقام منه عقدة الشك فعلم الذات علیها عقدة انها الوجود عین الماهیة زائد علیها

وعلم الصفات عليه عقدة انها امور زائدة على الذات املا

وعلم الافعال عليه عقدة انه هل الفعل المطلق منفك عن الذات متأخرة عنها ام لازم مقارن لها .

ثم انشد:

نهایة اقدام العقول عقال واکثر سعی وارواحنا وحشة من جسومنا وحاصل دن ولم نستفدمن بحثنا طول عمرنا سوی انجم

واكثر سعى العالمين ضلال وحاصل دنيانا اذى ووبال سوى انجمعنافيه قيلوقال

ثم قال: ولقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفيَّة فما رايتها يشفى عايلا ولا تروى غليلا ورايت اقرب الطرق طريقة القرآن اقرء فى الإثبات «الرحمان على العرش استوى» ( و «اليه يصعد الكلم الطيب» ٢ .

و فى النفى «ليس كمثله شىء» «ولا يحيطون به علما» ٤ ومن جرب مثل تجربتي

۱ ـ س ۲۰ کی ۶ .

۲ ـ س ۳۵ ، ی ۱۱ .

٤\_ س ٢٠ ، ي ١٠٩ .

عرف مثل معرفتي .

وقال ابن ابى الحديد البغدادى وهو من اعاظم المعتزلة المتفاسفة: فيك اغلوطة الفكر حار امرى وانقضى عمرى سافرت فيك العقول فما ربحت الا اذى السفر زعموا، انك المعروف بالنظر كذبوا ان الذى ذكروا خارج عن قوة البشر.

وكان يقول المولوى اللذى سمى كتابه كشف الأسراد: «اموت و لم اعرف شيئا الا ان الممكن مفتقر الى مرجح»

ثم قال: «الافتقار امر سلبي اموت ولم اعرف» .

اقول: ان هذه الآفة العظيمة والداهية الشديدة انما لحقت عقول هاءلاء المتفكرين لإعتمادهم طول العمر على طريقة البحث والجدل، وعدم مراجعتهم الى طريقة اهل الحق وهى التأمل فى كتاب الله و سنة نبيه «صلى الله عليه وآله» بقاب صاف عن نقوش الافكار المبتدعة، فارغ عن الوساوس العادية والنواميس العامية وعن محبة غير الله من حب الجاه والشهرة والتقرب الى السلاطين بوسيلة الوعظ والتدريس،

وعن العيوب والرزايل النفسانية كمحبة الجاه وما يازمها من صرف وجوه الناس اليهم والإستطالة على الخلق والتوفق: في المفاتيح: والتفوق على الاقران والاقبال الى الدنيا بكلية القلب والاخلاد الى الارض والتبسط في البلاد الى غير ذلك من نتايج الهوى والعدول عن طريق الهدى والمحجّة البيضاء .

اذ مع هذه الشوايب والأعراض المكدرة انى يتيسر الإنسان الإخلاص و متى ينهز له الفرصة بطلب الحق والآخرة والفراغ للذكر الحقيقى والا فالطريق الى الله واضح فى غاية الإنارية والقواد موجودون والهداة مأمونون «ان الله لا يضيع اجرالمحسنين» ٢ .

قال تعالى: «انالذى فرض عليكالقرآن لرادك الى معاد» وقال: «من قرب منى شيرا؛ قربت منه ذراعا، من كان لله كانالله له» .

١ ـ الخونجى ، كذا في المفاتيح ،

۲ - س ۹ ، ی ۱۲۱ .

# [ فصل - ٢] فى نقل ما ذهب اليه بعض المفسرين على قاعدة التنزيه المحث

قال القفال (۲) فى تفسير قوله تعالى «الرحمان على العرش استوى» أ: «المقصود من هذا الكلام و امثاله ؟ هو تصوير عظمة الله وكبرياءه، وتقريره انه تعالى خاطب عباده فى تعريف ذاته وصفاته بما اعتادوه من ملوكهم وعظماءهم فمن اجل ذلك انه جعل الكعبة بيتا له يطوف الناس به كما يطوفون، بيوت ملوكهم وامر الناس بزيارته كما يزور الناس بيوت ملوكهم .

وذكر فى حجرالاسود؛ انه يمينالله فى ارضه ثم جعل موضعاً لتقبيل الناس [كما يقبل الناس] ايدى ملوكهم .

وكذا ماذكر فىمحاسبة العباد يوم القيامة من حضور الملاءكة والنبيين والشهداء ووضع الموازين والكتب .

فعلی هذاالقیاس اثبت لنفسه عرشا فقال «الرحمان علیالعرشاستوی» ، ثم وصف عرشه، ثم قال: «وتریالملائکة خافین من حولالعرش سبتون» وقال: «ویحمل عرش ربك فوقهم یومئذ شمانیة» مانید .

ثم اثبت لنفسه كرسيا فقال: «وسع كرسيهالسموات والأرض» أذاعر فت هذا فنقول: كل ماجاء من الالفاظ الموهمة للتشبيه من العرش والكرسى فقد ورد مثلها بل اقوى منها فى الكعبة والطواف وتقبيل الحجر واما تو فقنا هاهنا على ان المقصود تعريف عظمته وكبرياء مع القطع بانه منزه عن ان يكون فى الكعبة فكذا الكلام فى العرش و الكرسى انتهى كلامه .

۱- س ۲۰ کی ۶۰

وقد استحسنه كثير من العلماء المفسرين وتلقاه بالقبول جم غفير من الفضلاء المتأخرين ك: «الزمخشرى» و «الرازى« و «البيضاوى» .

وظنى ان ما ذكرهالقفال واستحسنه هاءلاءالمعدودون، من اهل الفضل والكمال غير مرضى عندالله وعندالرسول[و]ان حمل هذه الألفاظ الواردة فى القرآن والحديث من غير ضرورة داعية على مجردالتخييل والتمشيل بلاحقيقة يطابقه، قرع باب السفسطة والتعطيل وفتح ابواب التأويل فى ماورد فى الامور الآخرة وفى ذلك ضرر عظيم كما لايخفى على اهل التحصيل اذبتطرق تجويز امثاله من التخيلات والتمثيلات، ينسد باب الإعتقاد لحشر الأجساد واحوال يوم المعاد من القبر والصراط والحساب والميزان والجنة والنار وساير المواعيد.

اذ يجوز لأحد عند ما جوزه ان يحمل كلا من هذه الامور المذكورة على مجرد تخيل بلاتحصيل فكما جاز على رايه ان يحمل بيت الله و عرش الله و كرسيه وما ذكر في محاسبة العباد يوم القيامة من حضور الملائكة والنبيين والشهدا، و وضعالموازين على مجرد التخويف والترغيب والإنذار والإرجاء ؛ فليجز مثل ذلك في الصراط والعرض والجنة والنار و الزقوم والحميم وتصلية جحيم و طلح منضود وظل ممدود و فاكهة مما يتخيرون و لحم طير مما يشتهون و حور عين و كذا السلاسل، والأغلال وشجرة تخرج في اصل جحيم طلعها ، كأنه رءوس الشياطين الى غير ذلك مما ورد في باب المعاد .

بل الحق المعتمد ابقاء صور الالفاظ على ظواهرها و مبانيها، من غير تصريف عن اوائل معانيها اذ ترك الظواهر وارتكاب التأويل الخارج عن المفهوم الاول منها يؤدى الى مفاسد عظيمة .

نعم اذا كان الحمل على الظواهر مما يناقض بحسب النظر الأول لأصول صحيحة دينية وعقايد حقه يقينية فينبغى للناظر ان يقتصر على صورة اللفظ ولا يبدلها ويوكل العلم به على الله تعالى، والراسخين في العلم ثم يترصد لهبوب رياح الرحمة من عندالله ويتعرض لنفحات جوده وكرمة رجاء ان يأتى الله بالفتح او امر

منعنده امتثالا – لأمره (صلى الله عليه و اله): «ان لله في ايام دهركم نفحات الا فتعرضوا لها»  $^{1}$  .

\*

ثم انالذوقالسليم من الفطرة الصحيحة كما انه شاهد بأن متشابهات القرآن ليس المراد بها مقصورا على ما يدرك كنهها كل احد من الأعراب والبدويين و اهل القراء والعاملين و ان كان لكل احد منهم فى قشور منها نصيب كذلك شاهد ايضابان المراد تصوير وتخييل وتمثيل يدركه كل من كان تصرف فى الافكار الكلامية وتميز فى الانظار البحثية بالة الفكر النظرى و ميزان المنطق التعليمي من غير مراجعة الى سلوك مسلك اهل الله بتصفية الباطن وتهذيب القلب وتنقية السر ليكاشف بشىء من انوار القرآن واسرار آيات الفرقان والا لما قال سبحانه فى باب المتشابه من الكتاب «وما يعلم تأويله الاالله والراسخون فى العلم» في العام قال ولما قال فى الفامض منه «لعلمه الذين ستنطونه» فى العام أله العالم قال ولما قال ولما قال فى الفامض منه «لعلمه الذين ستنطونه» فى العام قال فى الفامض منه «لعلمه الذين ستنطونه» فى العام قال فى الفامض منه «لعلمه الذين ستنطونه» فى العام قال فى الفامض منه «لعلمه الذين ستنطونه» فى العام قال فى الفامض منه «لعلمه الذين ستنطونه» فى العام قال فى الفامض منه «لعلمه الذين ستنطونه» فى العام قال فى الفامض منه «لعلمه الذين ستنطونه» فى العام قال فى الفامض منه «لعلمه الذين ستنطونه» فى العلم الذين ستنطونه فى العلم الذين ستناب و الما قال فى الفامض منه «لعلم الذين ستناب المتشابه من الكتاب «وما يعلم تأويله الاالله والراسخون فى العلم الذين ستناب و الما قال فى الفامض منه «لعلم الذين ستناب المتشابه من الكتاب «وما يعلم تأويله الاالله والراسخون فى العلم الذين ستناب المتشابه من الكتاب «وما يعلم تأويله الاالله والراسخون فى العلم الدين المتشابه من الكتاب «وما يعلم تأويله الاالله والراسخون فى العلم المتشابه من الكتاب «وما يعلم تأويله الاالله والراسخون فى العلم الدين الدين المتشابه من الكتاب «وما يعلم تأويله الالمتشابه من الكتاب «وما يعلم تأويله الاله والراسخون فى العلم الدين المتشابه و المتشابه و

ولما دعا رسولالله (صلى الله عليه و الله عليه و الله الله الله الله الله الله و الله و

اذالحاصل بطريق النظر الفكرى كما هو المتعارف بين النظار المستعملين لآلة المنطق فى الافكار؛ لما كان امرآ عظيما وخطبا جسيما ؛ استدعاه رسول الله (صلى الله عليه وآله) لأحب خلقه ولما من تعالى يوسف الصديق (عليه السلام) بتعليم التأويل بقوله: «كذلك مكنا ليوسف فى الارض ولنعلمه من تأويل الاحاديث» .

واما ما ذكره القفال وتبعه اكثر اهل الاعتزال كالزمخشرى وغيره فى باب زيارة البيت و تقبيل الحجر فليس الامر كما توهمه هو ومن تبعه بل ينبغى ان يعلم ان لله وصفاته فى كل عالم من العوالم؛ مظاهر ومرائى ومنازل ومجالى ؛ تعرف بها

ا- و قد شرحنا اقسام التعرض ومغزى مرادالقائل عليه منى السلام فيما علقنا على هذا الموضع .

٢ فىنسخة م: كل منكان له تصرف فى ... وتميشز .

هـ س ۱۲ ، ی ۲۱ .

وتشاهد فيها. كما ان قلب الآدمى اشرف البقاع والأصقاع من البدن واعمر البيوت واخصها باقامة الروح لكونه اول موارد فيض الروح ومهبط انواره و اول بيت وضع لأن يسكن فيه لنفس الناطقة ومنه يسرى الحياة الى ساير مواضع الأعضاء ومساكن ساير القوا وهذا الإختصاص امر نظرى الهى من غير وضع واضع

وانما واضعه ومخصصه هوالله تعالى وهو بيتالله لأنهمحل معرفة الله ومعرفة الشيء من حيث انها معرفته ليست شيئا غيره فيكون القلب المعنوى بيت بالحقيقة لا بالمحاز.

كذلك الكعبة بيت الله لكونه فيه يعبد الله وهو اشرف بقاع الارض و «اول بيت وضع للناس للذى ببكة مباركاً فيه آيات بينات مقام ابرهيم» كالقلب المنور بالإيمان الذى ببكة الصدر المنشرح للإسلام وذلك البيت محل للعبادة بما يكون محل عبادة وعبودية محل حضور المعبود وموقف شهوده فيكون بيتا له بالحقيقة لا بالمجاز والتخيل ويكون بيتا معقولا مدركا بمشاهدة العقل لا بيتا محسوسا مدركا باحدى هذه الحواس.

وما هوالمحسوس المركب من اللبنات والأحجار والخشبات من حيث هو كذلك؛ ليس بيت الله بالحقيقة لانه مقدس عن كونه ذامكان وليس المحسوس بماهو محسوس معبداً ومشعرا للعبادة بلهو من هذه الحيثية موضع من مواضع الأرض ويكون من الدنيا، والدنيا بما فيها، لاقدر ولا شرف لها عندالله .

ولا بد ان يعلم: ان المحسوس ذا الوضع ليس بذاته محسوسا من كل جهة فان زيدا ليس كونه محسوسا من جميع وجوهه و حيثياته بل لها من الحيثيات والجهات ما لا يقتضى كون الشيء محسوسا ذا وضع كالامكان المطلق والوجود المطلق والشيئيية والجوهرية والمعلولية والمعلومية و غير ذلك من الصفات والإعتبارات الموجودة فيه وانما محسوسيته من جهة كونه جسما ، شخصيا متقدرا، ذاحيز مخصوص ومادة، جسمانية

والاشارة الحسية انما يتوجه اليها من هذه الجهة؛ لامن جهة كونه جوهرآ ،

۱ ـ س ۲ ، ی ۹۰

ناطقاً وموجوداً عاقلاً مميزاً فاهما ومؤمناً عابدا لله .

فكذلك مشاعر العبادة وبيوت النسك ومساجد الله من جهة كونها معابدومشاعر لله وبيوت طاعته وعرفانه؛ ليست محسوسة بلمعقولة .

اولا ترى انالنبى (صلى الله عليه وآله) روى انه قال: «ان المسجد يتردى ابوقوع النخامة ... » عليه مع ان المقدار الممسوح ، المحسوس منه لم يتفير مساحته عما كان عليه قبل النخامة عليه بل مقدار ه المساحى لم يتفير اصلا به .

فعلم ان مراده ان ابقاع النخامة عليه ينافى تعظيمه المعنوى و تحقير شأنه ومرتبته لأنه محل عبادة الله فيجب ان يكون معظم الرتبة مفخما متبركا به ذاشأن و فخامة فاذا وقعت النخامة عليه فكأنه قل خطره وصغر قدره فى العقل لافى الحس. وهذا وامثاله مما يدركه اصحاب الكشف بنور البصيرة لا بالة البصر وغيرها.

يرًيد ذلك ما روى الشيخ الجليل – محمدبن على بن بابويه القمى – (رحمه الله) في كتاب من لا يحضره الفقيه انه: كان ابن ابى العوجاء من تلامنة الحسن البصرى فانحرف عن التوحيد فدخل مكة تمردا، وانكارا على من يحج و كان يكره العلماء مسائلته اياهم ومجالسته بهم لخبث لسانه و فساد ضميره فاتى جعفر بن محمد (عليه السلام) فجلس اليه في جماعته من نظراء هثم قال: ان المجالس امانات ولا بدلك من به سأل ان يسأل فتأذن لى في الكلام فقال (عليه السلام): تكلم فقال: الى كم تدوسون هذا البيدر وتلوذون بهذا الحجر وتعبدون هذا البيت المرفوع بالطوب والمدر وتهرولون حوله هرولة البعير اذا نفر من فكر في هذا وقدر؛ علم ان هذا فعل اسسه غير حكيم ولا، – ذي نظر فقل انك رأس هذا الأمر وسنامه وابوك اسه ونظامه.

فقال ابوعبدالله: من اضلهالله واعمى قلبه استوخم الحق فلم يستعذ به وصار الشيطان وليه يورده مناهل الهلكة ثم لايصدره هذا بيت استعبدالله به من خلقه ليختبر طاعتهم في اتيانه فحثهم على تعظيمه وزيارته وجعله محل انبياء وقبلة للمصلين له، فهو شعبة من رضوانه وطريق يؤدى الى غفرانه، منصوب على استواء

١- والصحيح: «ليلتوى...» كذا في سفينة البحار للمحدث القمى (ره) ، في من: يزدى...

الكمال ومجتمع العظمة والجلال، خلقه الله قبل وجود الارض بالفي عام واحق من اطبع فيما امر به وانتهى عما نهى عنه وزجرالله المنشى اللارواح بالصور ١٠.

فقال ابن ابی العوجاء: ذکرت یا اباعبدالله و احلت علی غائب فقال ابوعبدالله (علیه السلام): ویلك و کیف یکون غائبا من هو مع خلقه شاهد و الیه اقرب<sup>۲</sup> من حبل الورید یسمع کلامهم ویری اشخاصهم ویعلم اسرارهم؟

فقال ابن ابى العوجاء: فهو فى كل مكان اليس اذا كان فى السماء كيف يكون فى الأرض واذا كان فى الأرض كيف يكون فى السماء ؟ فقال ابوعبدالله عليه السلام انما وصفت المخلوق الذى اذا انتقل من مكان اشتفل به مكان وخلا منه مكان فلا يدرى فى المكان الذى صار اليه ما حدث فى المكان الذى كان فيه؟ . فاما الله العظيم الشأن الملك الديان فانه : لا يخلو منه مكان ولا يشتفل به مكان ولا يكون الى مكان اقرب منه الى مكان ،

والذى بعثه بالآيات المحكمة والبراهين الواضحة و ايده بنصره واختاره لتبليغ رسالاته صدقنا قوله بنان ربه بعثه وكلسمه.

فقام عنه ابن ابى العوجاء فقال لأصحابه: من القانى فى بحر هذا؟ سألتكم ان يلتمسوا الى جمرة فالقيتمونى على حمرة ؟!

#### [فصل - ٣]

فى التنبيه على فساد ماذهب اليه (٣) اهل التعطيل من سوء التأويل

ان ما يدل على ان اسرارالتنزيل والانزال اجل مآلا واعظم منالا من انيناله او يؤل اليه فكر اهل الإعتزال كالزمخشرى والقفال وغيرهما من آحادالمتكلمين والمتفلسفين؛ مارواه ابوبصير عن ابى عبدالله (عليه السلام) انه قال: «نحن الراسخون في العلم ونحن نعلم تأويله .

١- الظ: الصور . . .

٢- الظ: واليهم اقرب من حبل ....

وفى رواية اخرى رواها عبدالرحمان كثير عنه (عليه السلام) قال: «الراسخون فى العلم امير المؤمنين والأئمة من بعده (عليهم السلام) .

وعن ابى بصير ايضا سمعت اباجعفر (عليه السلام) فى هذه الآية «بل هو آيات بينات فى صدور الذين او تو االعلم» فأومى بيده الى صدره .

اذ قد علم ان فهم رموزالقرآن و اغواره واسراره مما لايمكن حصوله بدقة الفكر وكثرةالبحث والنظر الا بسلوك مسلك الأصفياء من طريقالتصفية للباطن والتهذيب للسر والمراجعة الى اهلبيت الولاية واقتباس انوارالحكمة من مشكات النبوة ومنبع آثارالأنبياء الكاملين والأولياء المعصومين (سلامالله عليهم اجمعين) والإستضاءة لانوارهم والتتبع لاسرارهم والإقتداء بهداهم والإقتفاء لمنارهم ليقع للسالك الاطلاع على بعض انوارالكتاب والسنتة ويتخلص من ظلمات اقاويل المبتدعة وستسمع انموذجا مما وصل الينا في هذاالباب من تتبع آثار اهلبيت الولاية والعصمة والإستنباط من احاديثهم وكلماتهم المشيرة الى انوارالحقايق و اسرار الدقايق ليكون لك دستورا ، لفهم المتشابه من آيات القرآن ومقياسا يمكنك ان تنظر من تعبية اسطرلابه الى انوار كواكب الفرقان.

ثم لایخفی علی اولیالنهی ومن له تفقیه فی الفرض[و] المقصود من الإرسال والانزال: ان مسلك الظاهریین الراكنین الی ابقاء صور الالفاظ علی مفهوماتها الاولیة ومعانیها العرفی ق واللغویة سیما اذا قالوا: «ید» لا كالایدی و «وجه» لا كهذه الوسمع» لاكهذه الاسماع و «بصر» لا كالابصار، اشبه بالحقیقة الاصلیة من طریقة المأولین من المتكلمین و ابعد عن التحریف والتصریف من اسلوب المتفلسفین واصون للتحفظ علی عقاید المسلمین من الزیع والضلالة وسلوك اودیة، لا یأمن فیها الفایلة وسوء العاقبة وذلك لأن ما فهمو، عامة المحدثین وجمهور الظاهریین واهل الحدیث من اوائل المفهومات، هی قوالب الحقایق ومنازل المعانی التی هی مرادالله تعالی ومراد رسوله.

١- والصحيح: رواها عبدالرحمان بن كثير.

٢- في بعض النسخ : في الغرض المقصود و نسخة م: في الغرض المقصود .

لكن الإقتصار على هذا المقدار والجمود على هذا المقام من قصور الأفهام و ضعف الأقدام.

واماالتحقيق فهو مما لايجب الإستعانة فيهوالاستمداد من ابحر علوم المكاشفة والإلتماس من بعض علماء الآخرة فان علماء الدنيا ليس عندهم من هذا الباب شيء يسمن ويغنى .

ولا يكفى مطالعة التفاسير المشهورة المتداولة بين الطلاب بل لعل الانسان لو انفق غيره فى استكشاف اسرار هذا المطلب وما يرتبط بمقدماته ولواحقه ومباديه ونتائجه؛ لكان قليلا لأنه مطلب شريف ومقصد غال ومرتقى عال اذبه ينكشف من انوار كلام الله وحقايق اسماءه وصفاته وعظمة جماله وجلاله «مالا عين رأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر»

بل ما من آية من آيات القرآن وكلمة من كلماته؛ الا وتحقيق معناها يحوج الى استيفاء العمر الى أكتسابه واقتباس النور من سواد كتابه وانما انكشف لعلماء الآخرة فهم الراسخون فى العلم والمعرفة والكاملون فى الحكمة والشريعة من اسرار هذا الكتاب وانواره ولباب معانيه واسراره بقدر غزارة علومهم وصفاء ضمايرهم وتوفر الدواعى، على التدبر وتجردهم للطلب

ويكون لكل منهم حظ وذوق؛ نقص او كمل ونور وسرور؛ قل او كثر ولهم درجات عندالله، بحسبه كما قال تعالى «يرفعالله الذين آمنوا والذين اوتواالعلم درجات» ١

واماالبلوغ الى الأقصى والمنتهى والفاية والنهاية، فلا مطمع للبشر «ولوكان البحر مدادآ، والأشجار اقلاما» لشرحه وتفسيره وبيانه وتعبيره.

فمن هذاالوجه يتفاوت العقول في فهم التأويل بعد اشتراكهم في معرفة ظاهر التفسير الذي ذكر المفسرون

# [ فصل – ؟ ] فى الاشارة الى ماذهب اليــه اهل التحصيل فى التأويل من غير تشبيه ولا تعطيل ولا خروج فى فهم الاشارات عمّا يدل عليه

اوائل مفهومات الألفاظ والعبارات (٤)

ومما يجب ان يعلم: ان الذى قد حصل اوسيحصل للعلماء الراسخين والعرفاء الكاملين من اسرار القرآن وعجايب انواره ؛ ليس مما يناقض ظاهر التفسير بل هو اكمال وتتميم له ووصول الى لبابه عن ظاهره وعبور من عنوانه الى باطنه وسره و هذا هو المراد بفهم المعانى والحقايق القرآنية لاماينا قض الظاهر كماار تكبه السالكون مسلك الإفراط والفلو فى التأويل وهم فى طرف الواقفين موقف من التفريط والتقصير فى التفسير.

والتقصير والجمود اولى من الغلو لأن المقصر الواقف قديتدارك دون المسرع المنحرف كتأويل الإستواء على العرش على مجرد تصوير العظمة والكبرياء، وتأويل الكرسى الى مجرد العلم والقدرة

وتأويل المعية والايمان والقرب والرحمة والفضب والمجى، اوالذهاب والعين والجنب و غير ذلك الى مجردالتخييل الخالى عن التحصيل .

لأن ماذكروه كلها مجازات لا يصار اليها من غيس ضرورة داعية اليه ثم لا ضابطة للمجازات والظنون والجزافات فكيف يركن اليها ويعتمد عليهاالقائل بان يقول للعرب توسعا فىالكلام ومجازآ، وتشبيها استعاريا وانالالفاظ التشبيهية كالوجه واليدوالاتيان فىظل من الفمام والمجى، والذهاب والضحك والحياء والفضب وغيرذلك صحيحة شايعة فى لفتهم استعمالها مجازا

لكنا نقول: الفرق ، معلوم عندالواقف باسلوبالكلام بين استعمال هذه الألفاظ؛ مجازاً، واستعارة وبين استعمالها؛ حقيقة و جدا

ويدل ذوى العقول المنصفة على استعمالها غير مجازية ولااستعارية إن المواضع

١- فى التفسير الكبير: بان يقول ان للعرب ...

التى يوردونها حجة فى انالعرب يستعمل هذه المبانى بالإستعارة والمجاز على غير عيانيها الظاهرة الأصلية ومواضع مخصوصة فى مثلها يصلح ان يستعمل على غير هذا الوجه ولا يقع فيها تلبيس .

واما قوله تعالى: «فى ظل من الغمام» و قوله: «هل ينظرون الا ان تأتيهم الملائكة او يأتى ربك او يأتى بعض آيات ربك» على القسمة المذكورة وماجرى مجراها فليس مذهب الاوهام فيه [البتة] الى ان العبارة مستعارة او مجازية فان كان اريد بذلك اضمارا فقد رضى بوقوع الفلط والاعتقاد المعوج فى الايمان بظاهرها تصريحا

واما مثل «يدالله فوقايديهم» ٤ و «مافكرطت في جنب الله» ٥.

فهو مما يجوز ان يكون موضع الاستعارة او التجوز والتوسع فى الكلام و الجرى على عادة العرب فيه

ولا يشك اثنان من فصحاء العرب ولا يلتبس على ذى معرفة بلفتهم وواقف على اسلوب كلامهم كما يلتبس عليه فى تلك الأمثلة ؛ انها غير مستعارة ولامجازية ولا مراد فيها شىء يخالف الظاهر

وكذا مثل قوله: «من بضلل الله فلاله» .

وقوله: «ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين»<sup>٧</sup> وقوله: ومن يوذىالله ورسوله<sup>٨</sup>

وقوله: «هو معكم اينما كنتم»

فلا يجوز للمفسر ان يقول: ان هذه كلها مجازات ومستعارات، بل يجبعليه ان يحملها على الحقيقة ويحيل علمها الى الله تعالى ويعول عليها ولا يتجاوزها الا بنص صريح من الشارع او من ينتمى اليه او المكاشفة التامة، او وارد قلبى لا يمكن رده، ولا تكذيبه - سيما اذا كان موزونا بميزان الشريعة من الكتاب والسنة كما

۲- س ۲ کی ۱۵۹ .

٤ - س ٤٨ ، ي ١٠ .

۱۔ س ۲ ، ی ۲۰۲ ،

٣- في تفسير الكبير: فليس يدهب.

ه۔ س ۳۹ ، ی ۵۷ .

۳۳ س ۱۷ ، ی ۳۳ .
 ۱۸ س ۱۹ ، ی ۱۸ .

٦ــ س ٧ ، ى ١٨٥ . ٨ــ س ٧ه ، ى ] .

۸ ــ س ۹۷ ۲ ی

تقررعندالعرفاء في تصحيح الخواطر وردها والا فسيفلب [فسيلعب] به الشكوك كما لعبت باقوام تراهم اوترى آثارهم واطوارهم من هذه القرون اومن القرون الخالية وشر القرون والدهور، ماطوى فيهبساط المجاهدة والمكاشفة واندرس فيهعمارة القلوب بالمعارف الالهية وانحسم بابالذوق والمشاهدة [وانسد] طريقالسلوك الى الملكوت الأعلى باقدام العبودية والمعرفة و دفع لإقتصار من العلوم الحقيقية على حكايات خالية واقوال واهية وابحاث مظلمة، مضاتة وعن جادة الحقيقة مزلة، مزلقه فان ذاك يوجب اليأس من روح الله والأمن من مكره والاستحقاق لسخطه و مقته والإحتجاب عن ملكوته وقربه والحرمان عن الوصول اليه والإحتراق بنيران الطبيعة والبعد عنه والصمم والعما عن استماع آيات الله ومشاهدة انوار التي يكاشفها ، ويشاهدهاالمجردون عن الوساوس والأغراض النفسانية - المتعرضون لنفحات في ايام دهرهم - المنتظرون لأمره ونزول رحمته على سرهم و ورود سكينته على صدورهم وفيضان نوره على قلوبهم - فهم الحقيقة عبادالرحمان الواقفون على اسرارالقرآن وآيات الفرقان المكتوبة بقلم التقديس على صحايف قلوب المقربين وكتاب العليين دون غيرهم سواء كانوا من الظاهريين المتشرعين او من المدققين المناظرين فكلاهمالمعزل عن فهم كلامالله وقراءة كتابه بنورالبصيرة واليقين \_ الا انالظاهري القشري اقرب الى النجاة من الباطني، الجرى والبلاهة ادنى الى الخلاص من فطانة تبراء لما اشرنا ان عقايدهم قوالب المعانى القرآنية والعلوم الالهية.

# [تنبیه] فی زیادة تأکید فیما قتررناه وتنویر ما اشرنا الیه (ه)

و تبين لك مما تلوناه عليك أن الأصحاب النظر فى المعانى والمناهج الكتابيكة مقامات أربعة:

الأول: للمسرفين في رفع الظواهر كالمتفلسفة والباطنية واكثر المعتزلة حيث انتهى امرهم الى تفيير اكثر ماورد من الظواهر [ في الخطابات ] خطابات

١- كذا في النسخ التي عندنا .

الشريعة الواردة فى الكتاب والسنتة بل جميعها الى غير معانيها الحقيقية كالحساب والميزان والجنة والنار و مناظرات اهل الجنة واهل النار؛ من قول هاء لاء «افيضوا علينا من الماء او مما رزقكم الله عن وقول هاء لاء: «ان الله حرمهما على الكافرين» . و قول هاء لاء: «ان الله حرمهما على الكافرين» . و قول هاء لاء و ناب الله المان الحال .

الثانى: للمفترين الفالين فى حسم باب العقل والتأويل كالحنابلة؛ اتباع ابن خليل [ابن حنبل] حتى منعوا، تأويل قوله تعالى: «كن فيكون» ٧ .

وزعموا ان ذلك خطاب بحرف وصوت مسموعين يتعلق بهماالسماع الظاهرى يوجد [من]الله كل لحظة بعدد ، كل مكون محتى نقل عن بعض اصحابه انه كان يقول: حسم باب التأويل الا في ثلاثة الفاظ قوله (صلى الله عليه وآله): الحجر الاسود يمين الله في الأرض. وقوله (صلى الله عليه وآله): قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمان. وقوله: (صلى الله عليه وآله): انى لأجد نفس الرحمان من جانب اليمن .

ثم همن الناسمن اخذ فى الإعتذار عنه بأن غرضه فى المنع من التأويل رعاية اصلاح الخلق وحسم باب الوقوع فى الترخص والخروج عن الضبط فانه اذا انفتح باب التأويل وقع الخلق فى الخرق والعمل بالرأى ويخرج الأمر عن الضبط ويتجاوز الناس عن حد الإقتصاد فى الإعتقاد.

قال (ابوحامد الفزالي): لا بأس بهذا [الزجر و]يشهدله سيرة السلف ١٦ بأنهم كانوا يقولون اقرؤها كما جاءت حتى قال مالك (لما سئل عن الإستواء على

١- في تفسير الكبير : في المخاطبات التي يهرى في الشريعة .

٢ ـ في تفسير ١٥ لكبير : وفي مناظرات اهل ... ٣ ـ في قولهم : افيضوا علينا .

٦- في تفسير ١٥ لكبير : كالحنابلة اتباع احمد بن حنبل .

٧- س ٣٦ ، ى ٨٢ . ٨٠ كل متكون كذا في تفسير ١٥لكبير .

٩ - فى تفسير ١٥ لكبير: ومن العلماء من اخذفى ...

١٠ فى تفسير ١٥ لكبير: وحسم باب الوقوع فى الرفض ١٠٠٠

١١- في تفسير الكبير ؛ تفسير آية الكرسي: قال الفزالي: لا بأس بهذا لزجر ويشهد له سيرة . . .

١٢ - في تفسير ١ الكبير ؛ فانهم كانوا .

العرش): الإستواء معاوم وكيفيته مجهول والايمان به واجب، والسؤال عنهبدعة. واماالمقام الثالث: فهو لطايفة ذهبوا الىالإقتصاد فى باب التأويل، ففتحوا هذاالباب فى احوال المبدء وسدوها فى احوال المعاد فاولوا اكثر ما يتعلق لصفات الله تعالى من الرحمة والعلو والعظمة والإتيان والذهاب والمجيىء والضحك وغيرها، وتركوا ما يتعلق بالآخرة على ظواهرها ومنعوا من التأويل فيها وهم الاشاعرة اصحاب ابى الحسن الأشعرى،

وزادالمعتزلة عليهم حتى اولوا من صفات الله مالم يأول الأشاعرة فاولوا السمع الى مطلقالعلم بالمسموعات، والبصر الى مطلقالعلم بالمبصرات وكذا اولوا حكايةالمعراج و زعموا انه لم يكن بجسد و اولوا بعضهم عذابالقبس [والميزان] والصراط وجملة من الأحوال الآخرة ولكن اقروا بحشر الأجساد والجنة المحسوسة واشتمالها على المأكولات والمشروبات والمنكوحات والملاذ الحسية و بالنار المحسوسة واشتمالها على جسم محسوس يحرق الجلود ويذيب الشحوم و على عقارب تلذع وحيسًات تلسع .

ومن ترقيهم الى هذاالحد من التاويل زادالمتفلسفون والطبيعيون والأطباء فأولوا كلما ورد فى الآخرة وردوها الى آلام عقلية روحانية ولذات عقاية روحانية وانكروا حشر الاجساد وقالوا ببقاء النفوس مفارقة عن الابدان اما معذبة بعذاب اليم واما منعمة براحة ونعيم لايدرك بالحس.

وهاءلاءهم المسرفون عن حدالإقتصاد $^{V}$  الذي هو بين برودة جمودالحنابلة وحرارة حراة المأولة $^{\Lambda}$ .

١- فى التفسير ١ الكبير: مجهولة . ٢- فى تفسير ١ الكبير: فاولوا كل ما يتعلق ....

٣- وهم الاشعرية، كذا في التفسير . ١- مالم يؤولوه الاشاعرة . ت، ف .

٥- فى تفسير النفيس: عداب القبر والميزان و...

٦- وجملة من احوال الاخرة واحكامها . . . كذا في التفسيره ـ وفي نسخة دال وجملة من احكام
 الاخرة . . . ٧- عن حد الاقتصاد والحكمة الذي . . . نام اد.

٨ - في تفسير آية الكرسي: وحرارة الخلال المأول. . . .

واماالاقتصاد الذى لا يفوته الغالى ولا يدركه المقصر فهو امر دقيق ومنهج انيق لايطلع اعليه الا الراسخون فى العلم والكاملون فى المعرفة الذين يدركون حقايق الأشياء بنور قدسى وروح الهى لا بالسماع الحديثى ولا بالفكر البحثى .

اقول: وكما انالإقتصاد الفلك في طرفي التضاد ٢ هو عبارة عن الخروج عن الأضداد والامتزاج بينها اوالتوسط بينها كاقتصاد الماء الفاتر الواقع بين طرفي الحرارة الشديدة والبرودة الشديدة الجامع لطرفيها الممتزج منهما فكذا من يؤمن ببعض الكتاب و بكفر ببعض فان اقتصاد هاءلاء ارفع من القسمين وابعد من جنس الطرفين حيث انكشف لهم بنور المتابعة والمكاشفة والاقتباس من معدن النبوة و مشكاة الولاية اسر ارالآيات وحقايق الصفات على ماهي عليها من غير تشبيه وتعطيل وتجسيم وتأويل وتنور باطنهم بنور قذفهالله فىقلوبهم وشرح بهصدورهم فالم ينظروا في معانى الالفاظ القرآنية والكلمات النورية بمجرد الأفكار البحثية والانظار الفكرية ولامن جهة السماع المجرد والتقليد المحض [والا ، لامكن تطرق] ولاالتطرق التخالف بينهم والتناقض فيمعتقداتهم والتنافى بين متلفقاتهم ومروياتهم ومساماتهم كمالساير الفرق وحيث وقع التدافع بين آراءكل فرقة منهم بواسطة تخالف ماوصل اليهم من الروايات كما وقع التدافع والتناقض بين طائفة وطائفة اخرى مع ان الجميع متعبدون لاله واحد ورسول واحد فطعن كل لاحق منهم السابق وانكر كل طائفة لما اعتقده الأخرى كما هو عادة اهل النظر واصحاب الفكر في اشتمال علومهم الفكرية وكتبهم البحثية على التعارضات والتناقضات فاصبحت مؤلفاتهم معركة الآراء و

<sup>1-</sup> الاالراسخون فى العلم والحكمة والمكاشفون اللين يدركون الامور بنور الهى لابالسماع الحديثي ولا بالفكر البحثي... تفسيره الكبير .

٢- اقول: كما ان اقتصاد الفلك في طرفى التضاد ليس من قبيل اقتصاد الـماء الفاتر الواقع في جنس الحرارة والبرودة بل الممتزج منهما فكذا اقتصاد الراسخين في العلم ليس كاقتصاد الاشاعرة لانه ممتزج من التأويل في البعض والتشبيه في البعض واما اقتصاد هاء لاء فهو ارفع من القسمين واعلى من جنس الطرفين .

ميدانا للمجادلة والطعن على العقلاء «كلما دخلت امة لعنت اختها» . ،

وهذا بخلاف طريقة اهل الله فلا خلاف فيها لأحد مع صاحبه لأن مآخذ علومهم ومعارفهم من عند الله «ولوكان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيراً  $^{7}$ ، «ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور»  $^{7}$ .

## [ فصل ـ ه ]

# في اظهار شيء من لو امع علوم المكاشفة (٦)

واعلان انموذج من تحقيق معانى الألفاظ التشبيهية الواقعة فى الكتاب والسنة واعلان انموذج من تحقيق معانى الراغبين فى فهم اسرارهم ودرك انوارم

واعلم ان الذى وعدنا ذكره من طريق العلماء الراسخين والعرفاء الشامخين الذي لايعلم غيرهم بعدالله ورسوله متشابهات كتابه المبين الذى الإيأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه».

فها انا اذكر لمعة منه انشاءالله لأنى اراك ومن درجتك عاجزين عن دركماهيته قاصرين عن فهم سره وحقيقته فانه نباء عظيم وانتم عنه معرضون ولأنى اخاف ان يكذبون فلأجل هذا «يضيق صدرى ولاينطلق لسانى» أن «بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولما يأتهم تأويله كذلك كذب الذين من قباهم ".

ومع اللتياوالتى فاعلم اولا ان مقتضى الدين والديانة كماهو عادة السلف قبل ظهور البدع والاهواء بقاء الظواهر على حالها وان لا يسارع الى تاويل شىءمن الأعيان التى نطق بهاالقرآن والحديث والوقوف على صورتها وهيئتها التى جاءت من عند الله ورسوله.

# بيان وجوهالفرق بينالتنفسير والتأويل

فانكان الانسان ممن خصه الله بكشف الحقايق والاسرار واشارات التنزيل

۲ ـ س ٤ كى ٨٤ .

٤ - س ٢٦ ، ي ١٢ .

۱ ـ س ۷ ، ی ۳۲ .

٣- س ٢٤ ، ي ٠٤ .

هـ س ١٠ ، ي ٣٩ .

ورموز التأويل فاذا كوشف بمعنا خاص او اشارة وتحقيق قرر ذلك المعنا من غير ان ينطبق ظاهره فحواه او يناقض باطنه مبناه فهذه علامة الإصابة فى الفهم وصحة المكاشفة

فان كل تأويل ينافى التفسير فليس بصحيح كما ستعلم .

وكذا كل ظاهر ليس له باطن فهو كشبح لاروح فيه فانالله سبحانه ما خلق شيئا في عالم الصورة الا وله نظير في عالم المعنا وما ابدع شيئا في عالم الآخرة الا وله نظير وروح في عالم المبادى والرجعى .

وكذا لهنظير يحاكيه وروح يحاذيه في عالم الأسماء وكذا في عالم الحق المطاق والفيب المحض وهو الواحد الأحد المبدع ساير الاشياء وكل ما يوجد في الارض والسماء .

فما من شيء في عالم من العوالم الا وهو شأن من شئونه و وجه من وجوهه والعوالم متجاذبة متطابقة .

فالأدنى مثال وشبح للأعلى والأعلى حقيقة وروح للأدنى و هـكذا الىالاعلى فالاعلى حتى ينتهى الى حقيقةالحقايق وسر الاسرار ونورالانوار ووجودالوجودات. فجميع مافى هذاالعالم امثلة وقوالب لما فىعالم الأرواح النفسانية كما انها امثلة لما فى عالم الأرواح العقلية المجردة التامة وهى ايضا امثلة ومظاهر لما فى عالم الألهية .

واعتبر ببدن الإنسان ومناسبة اعضاءه الى الأرواح والأرواح الى القوى العقاية وادراكاتها و تصوراتها

ومعلوم عند اولى البصائر ان هوية البدن بالروح وكذا هوية جميع قواه النفسانية والطبيعية فكذلك جميع مافى عالم الأرواح هى مثل واشباح لما فى عالم الاعيان العقلية الثابتة التى هى ايضا مظهر اسماءالله تعالى واسمه عينه كما حقق فى مقامه ثم ما خلق شىء فى العالمين الا وله مثال مطابق وانموذج صحيح فى الإنسان ولنذكر لبيان المطابقة بين العوالم والنشآت مثالا واحدا فى الانسان ليكون دستورا للبواقى ومقياسا لملاحظة احوالها ولنكشف اولا عن بيان حقيقة العرش

والكرسى والاستواء عليه بمثال مطابق لها فى هذاالعالم الانسانى ليقاس غيره من معانى الألفاظ التشبيهية .

فنقول مثال العرش فى ظاهر عالم الانسان قلبه المستدير الشكل و فى باطنه روحه الحيوانى بل النفسانى و فى باطن باطنه قلبه المعنوى ونفسه الناطقة محل استواء الروح الاضافى الذى هو جوهر علوى نورانى مستقر عليه بخلافة الله تعالى فى هذا العالم الصغير كما ان مثال الكرسى فى ظاهر هذا العالم البشرى صدره .

وفى باطنه روحه الطبيعى الذى وسع سماوات القواالسبع الطبيعية وارض مادة البدن وقابلية الجسد وفى باطن باطنه نفسه الحيوانية التى فيه موضع قدمى الناطقة اليمنى واليسرى اى قوتيها العلمية والعملية اوالمدركة اوالمحركة كما انالكرسى موضع القدمين «قدم صدق عند ربك».

وقدم الجبار كما ورد انجهنم لايزال يقول «هلمن مزيد» وقدم الجبار كما ورد انجهنم لايزال يقول «هلمن مزيد» وقدم الجبار قطنى .

ثم العجب كل العجب ان العرش مع عظمته واضافته الى الرحمان بكونه مستواله بالنسبة الى سعة قلب العبد المؤمن العارف قيل انه «كحالقة ملقاة في فلاة بين السماء والأرض» .

وقد ورد فى الحديث الربانى «لايسعنى ارضى ولا سماءى وانما يسعنى قلب عبداى المؤمن».

وقال ابويزيدالبسطامي «لولاان العرش وماحواه وقع في زاوية من زوايا قلب ابي يزيد لما احس بها».

فاذ علمت هذا المثال و تحققت القول على هذا المنوال علمت ان معنا هذا الإستواء معنا صحيح .

ولا يلزم من ذلك صيرورة الروح العقلى الذى هو برى، عن صفات الجسمية القلب الصنوبرى بل مستواه اولا مايناسبه فى اللطافة والروحانية مع كونه انزلمنه

۱- س ۵۰ ، ی ۲۹ .

فىاللطافة والتروحن ثم بتوسطه يستوى الى مادون ذلك المستوى اعنى مستوى المستوى هكذا الى ان ينتهى فى النزول الى مستوى هو جسم من الاجسام اللطيفة وقس عليه معنا استواء الرحمان على العرش فان ذلك ليس كما زعمه الوهم ان الله تعالى بحسب ذاته الأحدية المقدسة عن عالم الامكان فضلا عن الاجرام يستوى على جسمية العرش بل اول مااستوى عليه ملك مقرب وروح هو اعلى الأرواح كما ان جسمية العرش اعلى الأجسام وبتوسطه ملك آخر دونه فى الرتبة من جوهر نفسانى يحرك العرش حركة شوقية نفسانية والاول يحركه تحريكا عقليا غايبا كما يحرك المعشوق العاشق من غير ان يتغير وكما يحرك العائية الفائية الفاعل القريب وهكذا يتنزل الامر من البارى الى العقل ومنه الى النفس الناطقة ومنها الى القوة الحيوانية ومنها الى القوة السارية فى جسميته . \*

<sup>\*</sup> حقیر درمقدمهٔ رسائل موجود در این مجموعه «مسائل قدسیه» و «متشابهات القرآن» و «اجوبة المسائل» برخی از مباحث مربوط به متشابهات از کلمات قدسیهٔ «قرآن» و «احادیث» صادر از مصدر وحی ومکاشفه را بیان و تحقیق نموده است و تصمیم دارد رساله بی مبسوط ومستقل درباب متشابهات منتشر نماید که بمنز لهٔ شرحی است بر این اثر صدرالحکماء ــ رضی الله تعالی عنه ، مؤلف علامه متعرض برخی از مباحث مهم داجع باین مسأله نشده است از قبیل: معنای متشابه ، جهات فرق بین محکم ومتشابه فرق تفصیلی بین تفسیر و تأویل ، بیان احادیث مربوط به ظواهر و بطون قرآن و فرق بین ظاهر و بطن و حد و مطلع وغیر این مباحث از مسائل مهم مربوط به فن تفسیر .

وتدفرغت من تصحيح هذه الرسنالة اواخر ليلة ١٨ من شهر الربيع المسولود سنة ١٣٩٢ من الهجرة النبوية المصطفوية على هاجرها آلاف التحية والثناء وانا العبد الفانى سيد جلال الدين الا شتيانى كتبالله بالحسنى .

نظرباتکه نسخ رسالهٔ «متشابهاتالقرآن» برغلط ودارای افتادگیهای زیاد بود حقیر باتحمل مشکلات نسخه بی صحیح ازآن مرتب ومنظم نموده ازطر فی همین مسأله را ملاصد را در کتاب مفاتیح و تفسیر کبیر خود بر قرآن عنوان و تحقیق فرموده است ازباب امتثال امر یکی از اساتید عظام مطالب موجود در «مفاتیح الفیب» را بعنوان حواشی با علائم مخصوص باین رساله منضم نمودیم .

(۱) فى المفاتيح: «فى بيان مذاهب الناس فى باب متشابهات القرآن اعلم ان للناس فى باب متشابهات القرآن اعلم أن وللناس فى باب متشابهات القرآن والحديث كقوله تعالى: يدالله فوق ايديهم أن وقوله: استوى على العرش أن وجاء ربك، وكذلك: الوجه، و الضحك، و الحياء و الفضب، والإتيان فى ظلل من الفمام، وما يجرى مجراها من الالفاظ التشبيهية كثرة مذاهب:

احدها: مذهب (مسلك خ ل) اهسل اللفة وعليه اكسثر الفقهاء والمحدثون والحنابلة والكرامية و هو ابقاء الالفاظ على مدلولاتها الاولى ومفهوماتهاالظاهرة وان كان منافيا للقوانين العقلية (زعما) منهم ان الذي لايكون في مكان وجهة (ممتنع الوجود) وان قول الحكماء في صفة المجرد: ليس بداخل العالم ولاخارجة، ولامتصل ولامنفصل؛ لاقريب ، ولا بعيد ولا فوق ولا تحت، لامتناه ولا، لامتناه؛ ليس الا من صفات المعدومات وسمات الأمور الذهنية الصرفة فان كل موجود موصوف بتلك الصفات، واثبات اخس الصفات للأمور بل علامات اللاشيء ؛ لواجب الوجود الحي القيوم بانه مدح وثناء وصفة كمال؛ مما يتعجب عقل كل لبيب ولم يعلموا ان هذه الامور في الحقيقة سلوب لأوصاف النقايص عن الباري لا انها اوصاف كمالية للذات الاحدية وله صفات حقيقية كمالية سوي هذه السلوب «وانما مجده وعلوه بذاته لا بهذه السلوب» لكن سلب النقايص مما يلزم الكامل بحسب صفاته الوجودية الكمالية كما ان سلب الجمادية يلزم الإنسان بواسطة كونه ناميا وسلب الشجرية بواسطة كونه حوانا وسلب الشجرية بواسطة كونه ناطقا .

۱ ـ س ۲۰ ، ی ۲۰ ،

والواجب جلمجده يلزمه سلب جميع النقايص عنه لأجلذات (ذاته الأحدية  $^{\ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ }$ 

وثانيها: منهج ارباب النظر والتدقيق واصحاب الفكر والتعميق من تأول (وهو تأويل خل) الالفاظ وصرفها عن مفهومها الاول (الاولى – خل) الى معان تطابق قوانين النظر ومقدمات الفكر الزاما للقوانين وتحفي النظر ومقدمات الحدثان ومثالب الاكوان.

وثالثها: الجمع بين القسمين والخلط من المذهبين التشبيه في بعض والتنزيه في بعض والتنزيه في بعض فكل ماورد في المعند في المعاد جروا، على قاعدة التشبيه كمن يؤمن ببعض ويكفر ببعض وهذا مذهب اكثر المعتزلين (المعتزلة – خل) كالزمخشرى والقفال وغيرهما، من اهل الإعتزال .

ورابعها: مسلك الراسخين فى العلم الذين ينظرون بعيون صحيحة منورة بنور الله فى آياته من غير عبور ولا حبول ويشاهدونه تعالى فى جميع الاكوان من غير قصور ولا خلل اذ قد شرح الله صدرهم الإسلام ونور قلوبهم بنور الايمان فلإنشراح صدورهم وانفتاح روزنة قلوبهم يرون ما لايراه غيرهم ويسمعون مالا يسمعون ليس لهم حرارة التنزيه ولا برودة التشبيه ولا الخلط بينهما كالفاتر من الماء بل الخارج عن عالم الأضداد كجوهر السماء فالخارج عن الضدين ليس كالجامع للطرفين وسنشير الى كيفية مذهبهم فى ذلك باشارة خفية .

ومنهم من تحير فى تلك الآيات ولم يمكنه التخلص عن ورطة الشكوك والشبهات قال ابوعبدالله محمدالرازى صاحب التفسير الكبير و كتاب نهاية العقول فى آخر مصنفاته وهو كتاب اقسام اللذات لما ذكر ان العلم بالله تعالى وصفاته وان على كل مقام منه عقدة الشك .

فعلم الذات عليه عقدة: انالوجود عين الماهية اوالزايد عليها وعلم الصفات عليه عقدة انها امور موجودة زايدة على ذاتها ام لا وعلم الافعال (عليه عقدة خل) هل الفعل منفك عن الذات ؛ متأخر عنها او لازم ؛ مقارن لها، ثم انشد:

١- و اعلم ان هذه العبارات كثيرة الدوران على السنة (ارباب التحصيل من الحكماء (رض...)

نهاية اقدام العقول ، عقال واكثر سعى العالمين، ضلال وحاصل دنيانا ؛ اذى ووبال سوى انجمعنا فيه قيلوقال

وارواحنا فىوحشةمن حسومنا ولم نستفد من بحثنا؛ طول عمرنا

ثم قال: «لقد تأملت الكتب والطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فمار ايتها تشفى عليلا ولاتروى غليلا ورايت اقرب الطرق طريقة القرآن.

اقرء في الإثبات «الرحمن على العرش استوى » ( اليه يصعد الكلم الطيب " . و فى النفى «ليس كمثله شىء» «ولا يحيطون به علما » ٤ ومن جرب مثل تجربتى عرف مثل معرفتی» .

وقال ابن ابى الحديد البغدادى (وهو من اعظم المعتزلة المتفلسفة): «باغلوطة الفكر حار امرى، وانقضى عمرى؛ سافرت فيك العقول فما ربحت الا اذى السفر زعموا انك المعروف بالنظر كذبوا انالذي ذكر؛ خارج عن قوة البشر كان يقول خونجي (الذي سمى كتابه كشفالاسرار): «اموت ولم اعرف شيئاً ، الاان الممكن مفتقر الى مرجح» .

ثم قال: الإفتقار امر سلبي اموت ولم اعرف» .

اقول هذه الآفة والقصور انما لحقت هؤلاء لإعتمادهم طول العمر على طريقة البحث والجدل وعدم مراجعتهم الى طريقة اهلالله تعالى وهي التأمل في كتاب الله وسنة نبيه بقلب صاف فارغ عن محبة غيرالله من حبالجاه والرياسة والثروة والشهرة والوعظ والتدريس وصرف وجوه الناس اليهم والإستطالة على الخلق والتفوق على الأقران والإقبال على الدنيا بكلية القلب والإخلاد الى الأرض والتبسط فى البلاد والتقرب الى السلاطين والتنفر عن الفقراء والمساكين الى غير ذلك من نتايج الهوى ولوازم العدول عن طريق الهدى والمحجة البيضاء والا فالطريق الىالله واضح فىغاية الإنارة والسطوع والهداة موجودون والقواد مأمونون والله لا يضيع اجسر

۱ ــ س ۲۰ کی ۲ .

۲- س ۲۵ کی ۱۱ .

٤ - س ٢٠ ، ي ١٠٩ .

٣- س ٤٢ ، ي ٩ .

المحسنين قال تعالى «انالذى فرض عليك القرآن لرادك الى معاد» وقال من قرب الى شبرا قربت اليه ذراعا وقال اذا طال شوق الابرار الى لقائى فانا اشد شوقا الى لقائهم من كان لله كان الله له.

(۲) فى المفاتيح: «فى نقل ما ذهب اليه بعض المفسرين على قاعدة الاعتزال قال القفال فى تفسير قوله تعالى: «الرحمن على العرش استوى»: المقصود من هذا الكلام تصوير عظمة الله وكبرياء وتقريره: انه تعالى خاطب عباده فى تعريف ذاته وصفاته بما اعتادوه من ملوكهم وعظمائهم فمن ذلك انه جعل الكعبة بيتا يطوف الناس به كما يطو فون بيوت ملوكهم وامر الناس بزيارته كما يزورون بيوت ملوكهم وذكر فى الحجر الأسود انه يمين الله تعالى فى ارضه، ثم جعله موضعا للتقبيل كما يقبل الناس ايدى ملوكهم وكذا ما ذكره فى محاسبة العباد يوم القيامة من حضور الملائكة والنبيين والشهداء ووضع الموازين .

فعلى هذاالقياس اثبت لنفسه عرشا فقال: «الرحمن على العرش استوى» أم وصف عرشه بانه على الماء ثم قال: «وترى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون» وقال تعالى: «ويحمل عرش كرسيا وقال تعالى: «وسع كرسيه السموات والأرض» .

اذاعرفت هذا فنقول: كلما جاء من الألفاظ الموهمة للتشبيه من العرش والكرسى فقد ورد مثلها بل اقوى منها فى الكعبة و الطواف وتقبيل الحجر و لما توقفنا هيهنا على ان المقصود تعريف عظمة الله تعالى وجلاله وكبريائه مع القطعبأنه منزه عن ان يكون فى الكعبة فكذا الكلام فى العرش و الكرسى » انتهى كلامه .

وقد استحسنه كثير من العلماء المفسرين وتلقاه بالقبول جم غفير من الفضلاء المتفكرين كالزمخشري والرازي والنيسابوري والبيضاوي .

۲ ـ س ۲۰ کی ۶ .

۱۔ س ۲۸ ، ی ۸۵ .

٣- س ٣٩ ، ٧٥ ، ٣٩ كي ١٧ .

هـ س ۲ ، ی ۲۵۲ .

و ظنى ان ما ذكره القفال واستحسنه هؤلاء المعدودون من اهلالفضل والكمال غير مرضى عندالله وعند رسوله لأن حمل هذه الألفاظ الواردة فى القرآن والحديث على مجرد التخييل والتمثيل من غير حقيقة؛ قرع باب السفسطة والتعطيل وسد باب الإهتداء والتحصيل اذ بتطرق تجويز هذه التخيلات والتمثيلات؛ ينسد باب الإعتقاد بالمعاد الجسمانى واحوال القبر والصراط والميزان والجنة والنار وساير المواعيد.

اذ يجوز لأحد عند ذلك ان يحمل كلا من تلك الامور على مجرد تخييل بلا تحصيل فكما جاز ان يحمل بيت الله وتقبيل الحجر وما في محاسبة العباد يوم القيامة من حضور الملائكة والنبيين والشهداء ووضع الموازين على مجرد التخييل والتخويف والترغيب والارجاء والترهيب والإنذار فليجز مثل ذلك في الحساب والميزان والكتاب والجنة والنار والزقوم والحميم وتصلية جحيم .

بل الحق المعتمد ابقاء الظواهر على هيئتها واصاها اذ ترك الظواهر يؤدى الى مفاسد عظيمة .

نعم اذا كان الحمل على الظواهر مناقضا بحسب الظاهر لأصول صحيحة دينية وعقايد حقة يقينية فينبغى للإنسان ان يقتصر على صورة اللفظ ولا يبدلها ويحيل العلم به الى الله والراسخون فى العلم ثم يترصد لهبوب رياح الرحمة من عندالله تعالى ويتعرض لنفحات جوده وكرمه رجاء ان يأتى الله بالفتح او امر من عنده ويقضى الله امراكان مفعولا امتثالا لأمره صلى الله عليه وآله «ان لله تعالى فى ايام دهركم نفحات الا فتعرضوا لها».

ثم انالذوقالصحيح منالفطرة السليمة كما انه يشاهد بأن متشابهاتالقرآن ليسالمراد بها مقصوراً على ما يعرف كنهها؛ كل احد منالاعراب والبدويين والقرويين وعامة الخلق وانكان قشور منها لكل احد فيها نصيب كذلك هوشاهد ايضاً بانالمراد ليس مجرد تصوير وتمثيل يعلمه كل من كان له قوة التميز والتصرف فى الافكار بحسب استعمال ميزان الفكر والقياس من غير مراجعة الى سبيل الله تعالى ومكاشفة الأسرار والا لما قال سبحانه فى باب المتشابه من القرآن: «ومايعلم

تاويله الاالله ( والسراسخون في العلم » ولما قسال في الفامض منسه «لعلمه الذين ٢ يستنبطونه منه » .

ولما دعا رسولالله صلى الله عليه وآله فى حق امير المؤمنين (عليه السلام): «اللهم فقهه فى الدين وعلمه التأويل».

فان كان علم التأويل امرا حاصلا بمجردالذكاء الفطرى اوالمكتسب بطريق القواعد العقلية المتعارف بين النظار لماكان امرا خطيرا وخطبا جسيما استدعاه رسول الله (صلى الله عليه واله) بالدعاء من الله لأحب خلقه اليه وهو على (عليه السلام)

اما ماذكر هالقفال في باب زيارة البيت وتقبيل الحجر فليس الامر كما توهمه هو ومن تبعه بل بنبغي ان يعلم ان لله تعالى وصفاته في كل عالم من العوالم مظاهر ومرائى ومنازل ومعالم يعرف بهافكما انقلبالآدمى اشرفالبقاع من البدن واعمرها واخصها باقامة الروح لكونهمورد فيضالروح الانساني اولا ومهبطنوره وبواسطته سرى الى سائر مواضع البدن وهذا الاختصاص امر فطرى الهي من غير وضعواضع وانما آمره وواضعه هوالله تعالى وهو بيت معرفة الله تعالى «لأن معرفة الشيء من حيث هي معرفته ليست شيئًا غيره فيكون بيتالله أيضًا بهذاالمعنى بالحقيقة خ» كذلك الكعبة بيت الله واشرف بقاع الارض التى فيها يعبدالله واول بيت وضع للناس في الارض ومحل العبادة بماهي عبادة هومحل حضور المعبود وموقف شهوده ، فيكون بيتا له بالحقيقة لا بالمجاز والتخييل ويكون بيتا معقولا، لامحسوسا باحدى هذه الحواس وماهو المحسوس منه ليس بيته اذ ليس المحسوس من حقيقته بما هو محسوس، معبدا ومشعرا للعبادة بل هو من هذه الجهة كساير مواضع الأرض، ولا بد أن تعلم أن المحسوس ذاالوضع ليس ذاته بذاته محسوساً من كل وجه فأن زيدا مثلاً ليس كونه محسوسا من جميع وجوهه بل انما محسوسيته من حيث كونه متقدرا متحيزا، ذا وضع .

واما من حيث كونه: موجودا مطلقا او جوهرا، ناطقا ، متوهما، متخيلا ؛ فليس مما يناله الحس ولا اليه الإشارة الوضعية من هذه الجهة. اولا ترى انالنبى – صلى الله عليه وآله – قال: «انالمسجد يزوى بالنخامة» مع انالمحسوس منه لم يتفير مساحته اصلا وكانت قبل النخامة وبعدها واحدة فكان مراده – صلى الله عليه وآله – النخامة يوجب قلة توقيره وتعظيمه لأنه محل عبادة الله تعالى فيجب ان يكون موقرآ مستعظما والقاء النخامة فيه ينافى ذلك فيقل عظم قدره فى العقل لافى الحس وهذا وامثاله مما يدركه اصحاب الكشف والبصيرة وكذا قياس الحال فى تقبيل الحجر ونظائره.

روى الشيخ الجليل محمدبن على بن بابويه القمى – ره – فى كتاب من لا يحضرهالفقيه عن عيسى بن يونس قال: كان – ابن ابى العوجاء – من تلامذة الحسن البصرى فانحرف عن التوحيد فقيل له: تركت مذهب صاحبك ودخلت فيما لااصل له ولا حقيقة . فقال: ان صاحبى كان مخلطا كان يقول طورا بالقدر وطورا بالجبر وما اعلمه اعتقد مذهبا دام عليه فقال: ودخل مكة تمردا، وانكارا على من يحج وكان يكره العلماء مسائلتهم اياه ومجالستهم لخبث لسانه وفساد ضميره .

فأتى جعفربن محمد عليهماالسلام – فجلس اليه فى جماعة من نظرائه ثم قال له – عليهالصلاة والسلام – : ان المجالس امانات ولا بد لكل من كان به سؤال ان يسأل فتأذن لى فىالكلام فقال: تكلم، فقال: الى كم تدوسون هذاالبيدر وتلوذون بهذاالحجر، تعبدون هذاالبيت المرفوع بالطوب والمدر وتهرولون حوله هرولة البعير اذا نفر من فكر فىهذا او قدر علم ان هذا فعل اسسه غير حكيم ولاذى نظر فقل فانك رأس هذاالأمر وسنامه وابوك اسه ونظامه.

فقال ابوعبدالله عليه السلام: ان من اضله الله تعالى واعمى قلبه استوخم الحق فلم يستعذ به وصار الشيطان وليه يورده مناهل الهلكة ثم لايصدره و هذا بيت استعبدالله تعالى به من خلقه ليختبر طاعتهم فى اتيانه فحثهم على تعظيمه وزيارته وجعله محل انبيائه وقباة للمصلين له فهو شعبة من رضوانه وطريق يؤدى الى غفرانه منصوب على استواء الكمال ومجتمع العظمة والجلال خلقه الله بعد دحو الأرض بالفى عام واحق من ان اطيع فيما امر به وانتهى عما نهى عنه وزجر الله تعالى المنشى، للأرواح بالصور.

فقال ابن ابى العوجاء: ذكرت يااباعبدالله فاحات على غائب فقال ابوعبدالله – عليه السلام – ويلك فكيف يكون غائبا من هو مع خاقه شاهد، واليهم ، اقرب من حبل الوريد ، يسمع كلامهم ويرى اشخاصهم ويعلم اسرارهم وانما المخلوق الذى حار اذا انتقل عن مكان اشتفل به مكان وخلا منه مكان فلا يدرى فى المكان الذى صار اليه ماحدث فى المكان الذى كان فيه .

فاماالله تعالى عظيم الشأن الملك الديان فانه لايخلو منه مكان ولا يشتفل به مكان ولا يكون الى مكان اقرب منه عن مكان والذى بعثه بالآيات المحكمة والبراهين الواضحة وايده بنصره واختاره لتبليغ رسالته ؛ صدقنا قوله بان ربه بعثه وكلمه فقام عنه ابن ابى العوجاء فقال لاصحابه من القانى فى بحر هذا سألتكم ان تلتمسوا لى جمرة فالقيتمونى على جمرة .

### (٣) في التنبيه على فساد ماذهب اليه اهل التعطيل من سواء التأويل .

ومما يدل على ان اسرارالتأويل والتنزيل والإنزال اجل مقالا واعظم منالا من ان يناله بقوةالتفكر اهل الإعتزال كالزمخشرى والقفال و غيرهما من آحاد المتكلمين والمتفلسفين مارواه ابوبصير عن ابى عبدالله – عليه السلام – انه قال: «نحن الراسخون فى العلم ونحن نعلم تأويله».

وفى رواية عنه - عليه السلام - قال: «الراسخون فى العام امير المؤمنين والأئمة المعصومين من بعده - عليهم السلام - .

وعن ابى بصير قال سمعت اباجعفر ، محمد عليه السلام – فى هذه الآية: «بل هو آيات بينات فى صدور الذين او تو االعلم» فأومى بيده الى صدره، اذ قد علم ان فهم رموز القرآن واغواره واسراره مما لايمكن حصوله بدقة الفكر وكثرة البحث والنظر من غير طريق التصفية والمراجعة الى اهل بيت الولاية واقتباس انوار الحكمة من مشكاة عاوم النبوة واستيضاء اضواء المعرفة من جهة احكام التابعية المطلقة وتصفية الباطن بالعبودية التامة واقتفاء آثار الأئمة الماضين الواقفين

على اسرارالشريعة وتتبع منارالهداة المتقين المطلعين على انوارالكتاب والسنة لينكشف على السالك شيرً من انوار علوم الملائكة والنبيين ويتخلص من ظلمات اقاويل المبتدعين .

وستسمع انموزجا مما وصل الينا انشاءالله تعالى فى هذاالباب من اسرارهم وتتبعنا من انوارهم ليكون لك دستورا وميزانا يمكنك به ان تنظر من ثقبة اسطرلابه الى انوار كواكب القران وآيات كتاب العرفان .

ثم لايخفى على ذوى الحجى ممن له تفقه فى الفرض المقصود من الارسال والإنزال ان مسلك الظاهريين الراكنين الى ابقاء صور الالفاظ على مفهوماتها الأولية سيما اذا قالوا (يد) لاكهذه الايدى و(وجه) لاكهذه الوجوه و(سمع) لاكهذه الاسماع و(بصر) لاكهذه الابصار اشبه بالحقيقة الأصلية من طريق المتأولين، وابعد عن التحريف والتصريف من السلوب المتفلسفين والمتكلمين، واصون للتحفظ على عقايد المسلمين من الزيغ والضلالة وسلوك اودية لا يأمن فيها الفايلة.

وذلك لان ما فهموه عامةالمحدثين وجمهور اهلالرواية مناوايل المفهومات هى قوالب الحقايق ومنازل المعانى التى هى مرادالله تعالى ومراد رسوله صلى الله عليه وآله – لكن الإقتصار على هذا المقام من قصور الافهام و ضعف الاقدام واما التحقيق فهو مما يستمد من ابحر علوم المكاشفة لايغنى عنه ظاهر التفسير بل لعل الإنسان لوانفق عمره فى استكشاف اسرار هذا المطاب وماير تبط بمقدماته ولواحقه لكان قايلا بل لانقطع عمره قبل استيفاء جميع لواحقه وما من كلمة من القرآن الا و تحقيقها يحوج الى مثل ذلك وانما ينكشف للعلماء الراسخين من اسراره واغواره بعد غرازة علومهم وصفاء قلوبهم وتوفر – دواعيهم على التدبر و تجردهم للطلب ويكون لكل منهم حظ وذوق نقص اوكمل قل اوكثر ولهم درجات فى الترقى الى المواره وانواره وانو

واماالبلوغ للإستيفاء والوصول الى الأقصى والمنتهى فلا مطمع لأحد فيه «ولو كان البحر مدادآ» لشرحه والأشجار اقلاما فاسرار كلمة الله تعالى لانهاية لها؟

۱ س ۱۸ ، ی ۱۰۹ ،

فنفدالبحر قبل ان تنفد كلمات ربه، فمن هذاالوجه يتفاوت العقول فى الفهم بعد الإشتراك فى معرفة ظاهر التفسير الذى ذكره المفسرون .

(3) فى المفاتيح: وممايجب ان يعلم: ان الذى حصل او يحصل للعلماء الراسخين، والعرفاء المحققين من اسرار القرآن واغواره ليس مما يناقض ظاهر التفسير بلهو اكمال وتتميم له ووصول الى لبابه عن ظاهره وعبور عن عنوانه الى باطنه وسره ؛ فهذا هو مانريد بفهم المعانى لامايناقض الظاهر كماار تكبه السالكون مسلك الإفراط والفلو فى التأويل كتأويل الإستواء على العرش الى مجرد تصور العظمة وتخييل الكبرياء وتأويل الكرسى الى مجرد العلم او القدرة وتأويل المعية و الإتيان و القرب وغير ذلك الى مجرد التخييل الخالى عن التحصيل لأن كلها مجازات لايصار اليها من غير ضرورة ثم لا ضابطة للمجاز فات و الظنون و الاوهام فكيف يصار اليها .

ولقائل ان يقول: ان للعرب توسعا فى الكلام ومجازا وان الألف اظ التشبيهية كالوجه واليد والإتيان فى ظلل من الفمام والمجى والذهاب والضحك والحياء والفضب وغير ذلك صحيحة لكن مستعملة مجازا.

قلنا: الفرق معلوم بين استعمالها حقيقة وبين استعمالها مجازآ ويدل ذوى العقول المنصفة على استعمالها غير مجازية ولا مستعارة بل محققة ان المواضع التى يوردونها حجة فى ان العرب يستعمل هذه المعانى بالإستعارة والمجاز على غير معانيها الظاهرة مواضع فى مثلها يصاح ان يستعمل على غير هذا الوجه ولا يقع فيها تلبيس واماقوله تعالى: «فى ظلل من الفمام» وقوله تعالى: «هل ينظرون الاان تأييهم الملائكة او يأتى ربك او ياتى بعض آيات ربك» على القسمة المذكورة وماجرى مجراه فايس يذهب الاوهام فيه البتة الى ان العبارة مستعارة او مجازية فان كان اريد فيها ذلك اضمارا فقدرضى بوقوع الغلط والإعتقاد المعوج بالايمان بظاهر ها تصريحا واما مثل «يدالله فوق ايديهم» «ما فرطت فى جنب الله» فهو مما يجوز ان يكون

۲ - س ۲ ، ی ۱۵۹ .

۱- س۲ ، ی ۲۰۳ .

٤ ـ س ٣٩ ، ي ٥٧ .

موضع الإستعارة والمجاز والتوسع في الكلام والجرى على قاعدة العرب فيه ولايشك فيه اثنان من فصحاءالعرب ولا للتبس على ذوى معرفة في لفتهم كما لايلتبس عليه في تلكالامثاة بأنها غيرمستعارة ولا مجازية بلاشبهة ولا مرادا فيها شيء يخالف الظاهر فلا يجوز للمفسر ان يقول بانها مجازية بل يجب عليه ان يحملها على الحقيقة و حيل علمها الى الله تعالى و يعول عليها ولا يتجاوزها الا بنص صريح من الشارع أو من ينتمى اليه اولمكاشفة تامة او وارد قلبي لايمكن رده وتكذيبه والا فسيلعب بهالشكوك كما لعبت باقوام تراهم وترى آثارهم واطوارهم من هذه القرون او من القرون الخالية وشرالقرون ماطوى فيه بساط الإجتهاد والمجاهدة واندرس فيه المكاشفة وانحسم بابالذوق والمشاهدة وانسد طريق السلوك الى الملكوت الاعلى باقدام العبودية والمعرفة واقتصر من العلوم الحقيقية على حكايات خالية واقوال واهية فانذلك يوجب اليأس من روح الله والأمن من مكر الله تعالى والاستحقاق اسخطه والإحتجاب عنه والحرمان عن الوصول اليه والإحتراق بنار الطبيعة والبعد عنه والطرد والغمز عن مكاشفة الانوار التي يكاشفها المجردون عن الاغراض النفسانية المتعرضون لنفحات الله تعالى في أيام دهـرهم المنتظرون لأمره ونزول رحمته على سرهم فهم في الحقيقة عباد الرحمان الواقفون على اسر ار القرآن دون غيرهم سواء كانوا من الظاهرين المشبهين او من المدققين المناظرين فكلاهما بمعزل عن فهم القرآن الا انالظاهريين اقرب الىالنجاة والبلاهة ادنى الىالخلاص من فطانةتبراء من أن عقايدهم قوالبالمعانى القرآنية والعلوم الالهية .

(a) فى المفاتيح: قد ظهر و تبين لك مما تلونا عليك ان الأصحاب المسالك التفسيرية اربعة مقامات.

فمن مسرف فى رفع الظواهر كأكثر المعتزلة والمتفلسفة حيث انتهى امرهم الى تفيير جميع الظواهر فى الخطابات الواردة فى الكتاب والسنة الى غير معانيها الحقيقية كالحساب والميزان والصراط والكتاب ومناظرات اهل الجنة واهل النار فى قول هؤلاء «افيضوا علينا من الماء او مما رزقكم الله» أوقول هؤلاء «انالله

١ ــ س ٧ ، ي ٤٨ .

حرمهما على الكافرين » أوزعموا أن ذلك لسان الحال .

ومن مقصر غال فى حسم بابالعقل كالحنابلة (اتباع ابن حنبل) حتى منعوا تأويل قوله «كن فيكون» وزعموا ان ذلك خطاب بحرف وصوت يتعلق بهماالسماع الظاهرى يوجد من الله تعالى فى كل لحظة بعدد كل مكون حتى نقل عن بعض اصحابه انه كان يقول حسم بابالتأويل الا لثلاثة الفاظ قوله (صلى الله عليه وآله): الحجر الاسود يمين الله فى الأرض، وقوله: قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمان، وقوله: انى لأجد نفس الرحمان من جانب اليمن،

وبعض الناس اخذ فى الإعتذار عنه بأن غرضه فى المنع من التأويل رعاية اصلاح الخلق وحسم الباب للوقوع فى الرخص والخروج عن الضبط فانه اذا فتح باب التأويل وقع الخلق فى الحزق والعمل بالرأى فيخرج الأمر عن الضبط ويتجاوز الناس عن حد الإقتصاد فى الإعتقاد .

وقال ابوحامد الفزالى لابأس بهذاالزجر ويشهد له سيرة الساف بانهم كانوا يقولون: اقرءوها كما جائت حتى قال مالك لما سئل عن الإستواء؛ الإستواء معاوم والكيفية مجهولة والايمان به واجب والسؤال عنه بدعة .

واماالمقام الثالث: فهو لطائفة ذهبوا الى الاقتصاد فى باب التأويل ففتحوا هذاالباب فى احوال المبدء وسدوها فى احوال المعاد فأولوا اكثر ما يتعاق بصفات الله تعالى من استواء الرحمان (من الرحمة خل) والعلو والعظمة والإتيان والذهاب والمجىء وتركوا ما يتعلق بالآخرة على ظواهرها ومنعوا التأويل فيها وهم الاشعرية اصحاب – ابى الحسن الاشعرى – وزاد المعتزلة عليهم اولوا من صفات الله تعالى ما لم يأوله الأشاعرة فأولوا السمع الى مطاق العلم بالمسموعات والبصر الى العلم بالمبصرات وكذا اولوا حكاية المعراج وزعموا انه لم يكن بجسد واول بعضهم عذاب القبر والصراط وجملة من احكام الآخرة ولكن اقروا بحشر الأجساد وبالجنة و باشتمالها على المأكولات والمشروبات والمنكوحات والملاذ الحسية وبالنار و اشتمالها على جسم محسوس يحرق الجلود ويذيب الشحوم .

ومن ترقيهم الى هذاالحد زادالمتفلسفون والطبيعيون فأولوا كلما ورد فى الآخرة وردوها الى آلام عقلية روحانية ولذات عقلية روحانية وانكرواحشر الاجساد وقالوا ببقاء النفوس مفارقة اما معذبة بعذاب اليم واما منعمة براحة ونعيم لايدرك بالحس وهرئلاء هم المسرفون عن حدالاقتصاد الذى هو بين برودة جمود الحنابلة، وحرارة خلال (انحلال خل) المأولة.

واماالاقتصاد الذى لايفوته الفالى ولا يدركه المقصى (المقصر خل) فشىء دقيق غامض لايطلع عليه الاالراسخون فى العلم والحكم والمكاشفات الذين يدركون الامور بنور قدسى وروح الهى لا بالسماع الحديثى ولا بالفكر البحثى .

اقول: وكما ان اقتصادالفلك فى طريقالتضاد هو عبارة عن الخروج عن الأضداد لا كاقتصادالماء الفاتر الواقع فى جنس الحرارة والبرودة الجامع لطرفيهما الممتزج منهما فكذا اقتصادالراسخين فى العلم ليس كاقتصادالاشاعرة لانهممتزج من التنزيه فى البعض والتشبيه فى البعض كمن يؤمن ببعض ويكفر ببعض.

واما اقتصاد هؤلاء فهو ارفع من القسمين وابعد من جنس الطرفين حيث انكشف لهم بنور المتابعة والإقتباس من مشكاة النبوة اسرار الآيات وحقايق الصفات على ماهى عليها من غير تشبيه وتعطيل وتنور باطنهم بنور قذف الله تعالى فى قلوبهم وشرح به صدورهم فلم ينظروا فى معانى الألفاظ من جهة السماع المجرد والتقليد المحض والا لأمكن التخالف بينهم والتناقض فى معتقداتهم والتنافى بين مطالبهم ، ومسلماتهم كساير الفرق حيث وقع التدافع بين آراء كل فرقة منهم بواسطة تخالف طعن كل لاحق منهم السابق وانكر كل طائفة مااعتقده الاخرى كما هو عادة اهل النظر واصحاب البحث والفكر من المعارضات والمناقضات «كلما دخلت امة العنت اختها» .

واما طريقة اهل الله تعالى فلا خلاف فيها كثيراً لأن مأخذ علمهم ومعارفهم من عندالله «ولوكان من عند غير الله له نوراً فما له من نور»  $^{7}$ .

۱ ـ س ۲ ، ی ۳۲ .

٢ ـ س ٤ ، ي ٨٤ .

٣ - س ٢٤ ، ي ٤٠ .

(٦) فى المفاتيح: فى اظهار شىء من لوامع علوم المكاشفة فى تحقيق معانى الألفاظ التشبيهية للقرآن واهداء تحفة من تحف ما خصه الله تعالى به اهل الحق والرحمة والرضوان .

واماالأنموزج الذى وعدناك ذكره من طائفة العلماءالراسخين والاولياءالكاماين الذين لايعلم غيرهم بعدالله تعالى و رسوله متشابهات كتابهالمبين «الذى لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد» أ

فهاآنا اذکر مثالا ولمعة منه انشاءالله تعالى لأنى اراك عاجزاً عن درکه قاصرا فهم سره وحقیقته فانه «نبأ عظیم» و «انتم عنه معرضون» ولأنی اخاف ان یکذبونی فلأجل هذا یضیق صدری ولا ینطلق لسانی کمافی قوله تعالی «بل کذبرا بما لم یحیطوا بعلمه ولما یأتهم تأویله کذلك کذب الذین من قباهم» .

ومع اللتيا والتي فاعلم اولا ان مقتضى الدين والديانة ابقاءالظواهر على حالها وان لا يأول شيئا من الاعيان التي نطق به القرآن والحديث الا بصورتها وهيئتها التي جاءت من عندالله ورسوله فان كان الانسان ممن خصه الله بكشف الحتايق والمعاني والاسرار واشارات التنزيل ورموز التاويل فاذا كوشف بمعنى خاص او اشارة و تحقيق قرر ذلك المعنى من غير ان يبطل ظاهره فحواه وتناقض باطنه مبناه ويخالف صورته معناه لأن ذلك من شرايط المكاشفة وهذه من علامات الزيغ والإحتجاب فالله سبحانه ما خلق شيئا في عالم الصورة والدنيا الا وله نظير في عالم الآخرة والمعنى) وله ايضا نظير في عالم الأسماء وكذا في عالم الحق وغيب الفيوب و هو مبدع الأشياء.

فما من شىء فىالارض ولا فىالسماء الا وهو شأن من شئونه و وجه من وجوهه والعوالم متطابقة متحاذية المراتب فالادنى مثال الاعلى والاعلى حقيقة الادنى هكذا الى حقيقة الحقايق ووجود الموجودات فجميع مافى هذا العالم امثلة وقوالب لما فى عالم الروح كبدن الانسان بالقياس الى روحه ومعلوم عند اولى البصاير ان

۲ س ۲۸ ، ی ۲۲ ،

۱- ۱- س ۲۱ کی ۲۲ ۰

٤ ـ س ١٠ ، ي ٣٩ .

هوية البدن بالروح وكذا جميع مافى عالم الارواح هى مثل واشباح لما فى عالم الاعيان العقلية الثابتة التى هى ايضا مظاهر اسماء الله واسمه عينه كما حقق فى مقامه.

ثم ماخاق فى العالمين شىء الا وله مثال مطابق وانموزج صحيح فى الانسان فانكشف اولا عن بيان حقيقة العرش والكرسى والإستواء عليه والتمكن فيها بمثال واحد فى هذا العالم الإنسانى ليقاس به غيره من معانى الألفاظ الموهمة للتشبيه .

فنقول: مثال العرش فى ظاهر عالم الانسانية قلبه المستدير الشكل و فى باطنه وحه الحيوانى بل النفسانى و فى باطن باطنه النفس الناطقة وهو قلبه المعنوى محل تواء الروح الإضافى الذى هو جوهر علوى نورانى مستقر عليه بخلافة الله تعالى فى هذا العالم الصغير كما ان مثال الكرسى فى ظاهر هذا العالم البشرى صدره و فى الباطن روحه الطبيعي الذى وسع سماوات القوى السبع الطبيعية وارض قابلية الجسد و فى باطن باطنه نفسه الحيوانية التى هى موضع قدمى الناطقة اليمنى واليسرى اى المدركة والمحركة كما ان الكرسى موضع القدمين ؛ قدم صدق عند ربك وقدم الجبار جين يضع فى النار .

ثم العجب كل العجب وليس العجب ان العرش مع عظمته واضافته الى الرحمان بكونه مستويا عليه بالنسبة الى سعة قلب العبد المؤمن قيل: انه كحلقة ملقاة فى ذلاة بين السماء والأرض.

وقد ورد فى الحديث الربانى: لايسعنى ارضى ولاسمائى ولكن يسعنى قلب عبدى المؤمن .

وقال ابویزید البسطامی: لو انالعرش وما حواه وقع فی زاوید من زوایا قلب ابی یزید لما احس بها .

فاذا عامت هذاالمثال وتحققت القول على هذاالمنوال فاجعله دستورا لك فى تحقيق حقايق الآيات وميزانا تقيس به جميع الامثاة الواردة على لسان النبوات فاذا بلفك عن رسول الله ـ صلى الله عليه واله ـ: ان للمؤمن فى قبره روضة خضراء ويرحب له قبره سبعين ذراعا ويضى، حتى يكون كالقمر ليلة البدر . او سمعت فى

الحديث عنه صلى الله عليه واله انه قال فى عذاب الكافر فى قبره: يسلط عليه تسعة وتسعون تنينا لكل تنين تسعة رؤس ينهشونه ويلحسونه وينفخون فى جسمه الى يوم يبعثون . فلا يتوقف فى الايمان به صريحاً من غير تأويل ولا تحمله على الاستعارة اوالمجاز بل كن احد رجلين امااله ومن ايمانا بالفيب من غير تصريف وتأويل لظواهر نصوصالتنزيل اوالعارف المكاشف ذوالعينين الصحيحتين والقلب السليم فى تحقيق الحقايق والمعانى مع مراعات جانب الظواهر وصور المبانى كما شهده اصحاب المكاشفة ببصيرة اصح من البصير الظاهر ولا تكن الثالث بأن تنكر الشريعة وماورد فيها رأساً وتقول: انها كلها خيالات سو فسطائية وتمويهات وخدع عامية نعوذ بالله وبرسوله — صلى الله عليه واله — من مثل هذه الزندقة الفاحشة والكبيرة الموبقة .

ولاالرابع بأن لاتنكرها راساً ولكن تأولها بفطانتكالبترا، وبصيرتك الحولاء الى معان عقاية فلسفية ومفهومات كلية عامية فان هذا فىالحقيقة ابطال الشرايع النبوية لأن بناءها على امور يشاهدها الانبياء - عليهم السلام - مشاهدة عينية لايمكن ذلك لفيرهم عليهم السلام الا بمرآة تابعيتهم .

فان كنت من قبيل الرجل الاول فقد امسكت بنوع النجاة لكن لاقيمة لك فى الآخرة الا بقدر قيمتك فى الدنيا ولا مقدار لك فى عالم العقبى الاعلى مبلغ علمك بحقايق المعنى واذلا علم فلامر تبة هناك لأن قوام عالم الآخرة والدار الحيو انية بالعلوم الباقية والنيات الحقة كالعلم اليقينى بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر،

ففير العارف بمنزلة جسد لاروح معه ولفظ لامعنى له ومعذلك فالنجاة فوق الهلاك للنفوس السايمة لبقائها على فطرتها الاصلية وعدم خروجها عن سلامتها الداتية بالامراض النفسانية فيكون قابلة للفيض الربانى والرحمة الرحمانية بشرط انيكون لها تشوقا الى الكمال واستعداد التجاوز عن درجة العوام نحو العلوم والاحوال والا فيكون تقصيرك ايها المحجوب عما اهملت واغفالك عما تستدعيه بقوة استعدادك وسكوتك عما تطلبه باسان قابليتك موجبا لسخط البارى عليك في معادك و آخرتك وباعثا لعذابك بانقطاعك عن مبناك ومبتفاك.

وعلى اى الحالين فليس لك نصيب من القرآن الا فى قشوره كماليس للبهيمة نصيب من اللب الا فى قشره الذى هو التبن .

والقرآن غذاءالخلق كاهم على اختلاف اقسامهم ومقاماتهم ولكن اغتذاؤهم على قدر منازلهم ودرجاتهم وفي كل غذاء مخ ونخالة وتبن .

وحرصالحمار على اغتذائه التبن اشد منه على الخبز المتخذ من اللب وانت ونظراؤك شديد الحرص على ان لاتفارق درجة البهائم ولا تترقى الى درجة معنى الإنسانية والملكية فدونكم والانسراج ، فى رياض القرآن ففيها متاعلكم ولانعامكم، وان كنت من قبيل الرجل الثانى فبسبب رسوخ قدمك فى مقام اليقين وثباتك على جادة الحق والدين وانزعاجك عن درجة الناقصين وتجاوزك عن مواطن الظن والتخمين؛ يسرالله تعالى لك ان تعرف عرفانا ذوقيا وعلما كشفيا ان التنين الذى اشار اليه النبى صلى الله عليه وآله فى الحديث المذكور ليس مجرد تخييل بلاتحصيل وتخويف بلا اصل وتهويل من غير حقيقة كما يفعله المشعبدون نعوذ بالله ان نكون من الجاهلين بل انما هو تفصيل وشرح لقوله ـ عليه السلام ـ : «انما هى اعمالكم ترد اليكم» وقوله تعالى : «يوم تجد كل نفس ماعمات من خير محضر ا...» ١٠

بل سر قوله تعالى: «كلا لوتعلمون عاـم البقين لترون الجحيم ثم لترونها عين البقين »٢ .

اى ان الجحيم فى باطنكم فاطلبوها بعلم اليقين، بل هو سر قوله: «يستعجلونك بالعذاب وان جهنم لمحيطة بالكافرين» ولم يقل انها سوف تحيط بل قال هى محيطة بهسم .

وقوله: «انا اعتدنا للظالمين نارا احاط بهم سرادقها» ولم يقل يحيط بهم وهو معنى قول من قال ان الجنة والنار مخلوقتان وقد انطق الله لسانه بالحق ولعله لايطلع على سر مايقوله فان لم تفهم معانى القرآن كذلك فليس لك نصيب من القرآن

۲ ـ س ۱۰۲ ، ی ه تا ۷ .

۱ ـ س ۲ ، ی ۲۸ .

٤ - س ١٨ ، ي ٢٨ ،

الا فى قشوره كماليس للبهيمة نصيب من الحنطة الا فى تبنها وقشورها وكما ليس للأعمى نصيب من الشمس فوق تسخن حدقته من نورها .

فنقول: هذاالتنين المشار اليه موجود فى الواقع الا انه ليس خارجاً عنذات الميت الكافر بلكان معه قبل موته لكنه لم يكن يحس به قبل كشف الفطاء عن بصره وحسه بالموت لتحذر كان فى حسه الباطن لفلبة الشهوات وكثرة الشواغل الظاهرة فاحس باذعه بعد موته وكشف غطاء حياته الطبيعية بقدر عدد اخلاقه الذميمة وشهواتها (ته خل) لمتاع الدنيا .

واصل هذاالتنين حبالدنيا ويتشعب عنه رؤس بعدد ما يتشعب الملكات عن حبالدنيا من الحسد والحقد والبغض والنفاق والمكر والخداع والكبر والرياء وغير ذلك من الاخلاق الذميمة .

واصل ذلك التنين معلوم الذوى البصائر وكذا كثرة رؤسه.

واما انحصار عدده فى تسعة وتسعين فانما يقعالاطلاع منهم له بنور اتباع النبوة فهذه التنين متمكن من صميم فؤاد الكافر المنكر للدين لالمجرد جهله بالله تعالى وكفره بل لمايدعو اليه الكفر والجهل كما قال تعالى: «ذلك بانهم استحبوا الحيوة الدنيا على الآخرة» أ.

فكلما يدعر اليه الجهل بالله وملكوته من محبة الأمور الباطلة الزاياة فهو بالحقيقة تنين يالمعه وياسعه في اولاه و اخراه سواء كان مع صورة مخصوصة كما في عالم القبر بعد الموت اولم يكن كما في عالم الدنيا قبل الموت و عند عدم تمثل هذا الامر اللذاع اللساع على صورة تناسبه لا يعوزه شيء من حقيقة التنين ومعنى لفظه بالحقيقة اذا للفظ موضوع للمعنى المطلق الشامل للعقلي والحسى جميعا و خصوصيات الصور بخصوصيات النشأة خارجة عما وضع له اللفظ وان كان اعتبار الناس بمشاهدة بعض الخصوصيات يحملهم على الاقتصار عليه والاحتجاب عن غيره والحكم بانه

مجاز كما في لفظ الميزان .

### تمثيل وتبصرة

قد مر انالاصل في منهج الراسخين في العلم هو ابقاء ظو اهر الالفاظ على معانيهاالاصلية من غير تصرف فيها لكن مع تحقيق تلك المعانى وتلخيصها عن الامور الزايدة وعدم الإحتجاب عن روح المعنى بسبب غلبة احكام بعض خصوصياتها على النفس واعتبارها بحصر كل معنى على هيئة مخصوصة له بتمثل ذلك المعنى بها للنفس في هذه النشأة فلفظ الميزان مثلاً موضوع لما يوزن ويقاس به الشيء مطلقاً فهو امر مطلق يشمل المحسوس منه والمتخيل والمعقول فذلك المعنى الشامل روح معناه وملاكه من غير ان شترط فيه تخصيصه بهيئة مخصوصة فكل مانقاس به الشيء بأي خصوصية كانت حسية او عقلية يتحقق الميزان ويصدق عليه معنى لفظه فالمسطرة والشاغول والكونيا والأسطرلاب والذراع وعلم النحو وعلم العروض وعلم المنطق وجوهر العقل كلها مقائيس وموازين يوزن بهاالاشياء الاان لكل شيء تناسبه وتجانسه فالمسطرة ميزان الخطوط المستقيمة والشاغول ميزان الأعمدة على الافق والكونيا ميزان السطوح الموازية للأفق والأسطرلاب ميزان الإرتفاعات القوسية من الأفق اولا ولجيوبها واوتارها ثانيا والنحو ميزان الإعراب والبناء لللفظ على عادةالفرب والفروض ميزان كميةالشفر والمنطق ميزانالفكر بفرف بهصحيحه من فاسده والعقل ميزانالكل انكانكاملا فالكامل العارف اذا سمع الميز ان لا متحب عن معناه الحقيقي مما تكثر احساسه و تتكرر مشاهدته من الأمر الذي له كفتان وعمود واسان وهكذا حاله في كل مايسمع ويراه فانه ينتقل الى فحواه ويسافر من ظاهره وصورته الى روح معناه ومن دنياه الى اخراه ولا يتقيد بظاهره واولاه واماالمقيد بعالم الصورة فاجمود طبعه وخمود فطنته وسكون قلبه الي اول البشرية اخلاد عقله الى ارض الحيوانية فيسكن الى اوابل المفهوم وبطمئن الى مسادى العقول ولا يسافر من مسقط رأسه ومعدن جسمه ومنبت حسه ولا يهاجر من بيته الى الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وآله حذراً من ان يدركه الموت ويفوته الصورة الجسمية ثم لايصل الى عالم المعانى لعدم وثوقه بما وعدهالله تعالى ورسوله و عدم

تصديقه بما قال تعالى «ومن يخرج من بيته مهاجراً الى الله ورسوله ثم يدركه الموت فقدو قع اجره على الله » والحاصل ان الحق عند اهل الله هو حمل الآيات و الأحاديث على مفهوماتهاالأصلية منغير صرف وتأويل كما ذهب اليهمحققو االإسلام وائمة الحديث لما شاهدوه من سيرة السابقين الاولين والائمةالمعصومين سلامالله عليهم اجمعين من عدم صرفها عن الظاهر لكن مع تحقيق معانيها على وجه لا يستلزم التشبيه والنقص والتقصير في حق الله تعالى قال بعض الفضلاء المعتقد اجراء الأخبار على هياتها من غير تأويل ولا تعطيل فمراده من التأويل حمل الكلام على غير مفهومها الأصلى ومن التعطيل التوقيف في قبول ذلك المعنى واكثر اهل الدبن على ان ظواهر معانى القرآن والحديث حق وصدق وانكانت لها مفهومات اخر فوق ماهوالظاهر كما في الحديث المشهور «ان للقرآن ظهرآ وبطنا و حدا ومطلعاً » كيف ولولم لكن الآلات والأخبار محمولة على ظواهرها ومفهوماتهاالأول كما زعمه اكثر الفلاسفة لما كانت فائدة فينزولها ورودها على الخلق كافة بلكان نزولها موجبا لتحير الخلق وضلالهم وهو ينافي الهداية والرحمة والحكمة فكيف يكون القرآن «تبيانا لكل شيء» و هدى " ورحمة» وكيف يكون الرسل هادين المهديين وهم زادوا على ماقالوا الفاز ومجازات طول اعمارهم فتعالى كلام ربالعالمين وحاشا احاديث نبيه اعلم العالمين عن ذلك فليس لمن بقى فىزوايا صدره ذرة من ايمان ان يعتقد فى كلام الله تعالى وكلام رسوله صلى الله عليه وآله ان يكون ظاهره كفرا والحادا والفازا ومجازا من غير قرينة اومع قرينة متأخرة بيانها عن وقت الحاجة فثبت من تضاعيف ماذكرنا ان القرآن ظاهره حق وباطنه حق وحده حق ومطلعه حق «لايأتيهالباطل من بين يديه ولامن خلفه» .

(۷) فى الهداية لكشف نقاب وتصوير ثواب وعقاب قدمر تالإشارة الى ان كلما يوجد فى هذا العالم فهو مثال لأمر روحانى وله صورة وعالم الآخرة عالمان احدهما عالم الصورة الأخروية المنقسمة الى الجنة ومافيها والجحيم ومافيه على درجاتهما

ودركاتهما ومنازلهما وطبقاتهما وثانيهما عالم المعنى العقلي الخالص الذي لانشوب صورته العقلية كثرة وتجسم وتفير وتقدر وفيه روح كلشىء وسره ومعناه وليس هو بما هو مفتقراً في تحققه الى صورة حسمانية ولا الى صورة نفسانية وهذاالمثال الجسماني مرقاة الى المعنى الروحاني ولذلك قيل الدنيا منزل من منازل الطريق الى الله وعالم ملكوته فيستحيل الترقى الىعالم الآخرة في شيء من الأشياء الا من هذه المعابر ومن هذه الأمثال لقوله تعالى «وتلك الأمثال نضربها للناس لعاهم يتفكرون» ١ وقوله عز من قائل «ولقد علمتم النشأة الأولى فاولا تذكَّرون» وقيل من فقد حساً فقد فقدعلما والقرآن والاخبار مشحونة بذكر الأمثلة من هذاالحنس الذي مرذكره فيمثال التنين المشار اليه في الحديث النبوى في عذاب القبر للكافر فهذا التنين يتمثل للفاسق الخارج عن الدين فيعالم البرزخ المتوسط بين هذا العالم والآخرة المحضة حتى يشاهده وينكشف عليه صورته وكسوته لكن لاىمكن لفيره ممن هو فيهذاالعالم بعد لكثافة الحجاب وغلظة الفطاء مشاهدتها ومشاهدة سابر الصور الأخروبة المالمة اوالموذية وانكانت موجودةالآن فانالجنة التي يتصل اليه بعد الموت هي موجودة لكالآن انكثت من اهلها وتتقلب فيها وتتناول من ثمارها و تلاقى حورها وقصورها وكذلك جهنم موجودة لمن هو من اهله محيطة به تحرق جلده وتذبب شحمه وهو يحترق من نيرانها وبتعذب من حيثاتها وعقاربها الاان لذات الآخرة وآلامها الآن غير محسوسة لخدر الطبيعة وسكر العقل وبهذا الأصل يندفع انكارالمنكرين لعذاب القبر كما سيجيء شرح ذلك وامثاله في تفسيرات الآيات التي هي في تشريح احوال الآخرة انشاءالله تعالى والفرض هاهنا ان القرآن مشحون بذكر الأمثلة للأمور التي حقائقها موجودة فيءلم الله تعالى وامثالها موجودة في هذا العالم مثل قوله تعالى «يدالله فوق الديهم» وقوله تعالى «عاسم بالقلم» عوقوله «اولئك كتب في قلوبهم الإيمان» ومثل قوله صلى الله عليه وآله قلب المؤمن بين

۲ - س ۵۱ ، ی ۲۲ .

ا- س ۹۹ ، ی ۲۱ .

٤ ـ س ٩٦ ، ي ١٠

٣- س ٤٨ ، ي ١٠ .

هـ س ۸۵ ، ی ۲۲ .

اصبعین من اصابعالرحمان اولاتری ان روحالإصبع هی القدرة والقوة علی سرعة التقلیب وحیث یکون قلب المؤمن بین لمة الملك ولمة الشیطان کما ورد فی الحدیث هذا یفویه وذاك یهدیه والله تعالی یقلب قلوب عباده کما تقلب انت الأشیاء باصبعك فانظر کیف شارك نسبة الملکین المسخرین الی الله تعالی نسبة اصبعیك فی روح الاصبعیة وخالف فی الصورة فاستخرج من هذا مانقل عنه صلی الله علیه و آله ما نقل عنه صلی الله علیه و آله انه قال ان الله خلق آدم علی صورته فمهما عرفت الأصابع المکنك الترقی الی اللوح والقلم والید والیمین والوجه والصورة من غیر نقص و وجدت جمیعها حقایق غیر جسمانیة متمثلة بامثلة جسمانیة فتعلم ان روح القلم وحقیقته شیء یسطر به فکل جوهر یسطر بو اسطته نقوش العلوم الحقة فی الواح وملاك امره فاذا اهتدیت الی الارواح صرت روحانیا و فتحت لك ابو اب الجنان وعالم الملكوت و کنت من اهل بیت القرآن وهم اهل الله خاصة کما ورد فی الحدیث و اهلت لمرافقة الملاً الاعلی وحسن اولئك رفیقا و فی القرآن اشارات کثیرة من هذا النمط بل معظم آیاته امثال یذکر للناس کما مر .

فان كنت لاتقوى على قبول مايقرع سمعك من هذا الباب الا مايستند ذلك الى الحد من المفسرين فى تفسيره العامى كقتادة او مقاتل او مجاهد او سدى اوغيرهم فالتقليد غالب عليك والحجاب غليظ بينك وبين نور البصيرة وكلامنا ليس الا مع المستبصر ومع ذلك فانظر الى هذه التفاسير فى معنى قوله تعالى «انزل من السماء ماء فسألت اودية بقدرها» وانه تعالى كيف مثل العلم بالماء الذى به حياة كل شى، فى هذا العالم كما بالعلم حياة كل نفس فى الآخرة ومثل القلوب بالأودية والينابيع لأنها مواضع العلوم التى بهاالحياة الابدية ومثل الضلالة بالزبد الذى لابقاء له ولا قوام ثم ينبهك فى آخرها بقوله تعالى «كذلك يضرب الله الأمثال للناس» ٢٠

### تنبيه تذكيري

بلنقول: كل مايحتمل فهمك فانالقرآن يلقيه اليك على وجه لوكنت فيالنوم

مطالعاً بروحك اللوح المحفوظ لتمثل ذلك بمثال مناسب يحتاج الى التعبير ولذلك قيل: ان التأويل كله يجرى مجرى التعبير ومدار تدوار المفسرين على القشرة ونسبة المفسر الى المحقق المستبصر كنسبة من ترجم معنى الخاتم والفروج والأفواه فى مثال المؤذن الذى كان يروى فى المنام ان فى يده خاتماً يختم به فروج النساء و افواه الرجال الى الذى يدرك منه انه كان يؤذن قبل الصبح فى شهر رمضان .

فان قلت: لم ابرزت هذه الحقايق في هذه الأمثلة المضروبة ولم تكشف صريحا حتى وقع الناس في جهالة التشبيه و ضلالة التمثيل .

فالجواب: انالناس نيام فى هذاالعالم والنائم لـم ينكشف له غيب من اللوح المحفوظ الا بالمثال دون الكشف الصريح وذلك مما يعرفه من يعرف العلاقة التى بين عالمى الملك والملكوت .

فاذا عرفت ذلك عرفت انك في هذا العالم نائم وان كنت عارفا، فالناس كالهم نيام في هذا العالم فاذا ماتو اوانتبهوا ، انكشف لهم عند الإنتباه بالموت حقايق ما سمعوه من الأمثلة وارواحها ويعلمون: ان تلك الامثلة كانت قشوراً وقوالب لتلك الأرواح ويعاينون صدق آيات القرآن والأحاديث النبوية كما تيقن ذلك المؤذن صدق قول ابن سيرين وصحة تعبيره للرؤيا فكل ما يراه الانسان في هذا العالم من قبيل الرؤيا ويصل كل احد بعد الموت الى تعبير رؤياه حينئذ يقول المجاهد والفافل: «ياليتنا اطعناالله واطعنا الرسولا» و «ياليتنا نرد فنعمل غير الذي كنا نعمل "ويقول: «ياليتنى اتخذت مع الرسول سبيلا» و «يا ويلتى ليتنى لم اتخذ فلانا خليلا» و «ياحسرتى على ما فرطت في جنب الله "الى غير ذلك من الآيات المتعلقة بشرح احوال المعاد .

فافهم وتحقق انك لماكنت نائما في هذه الحياة الدنيا وانما يقظتك بعد الموت وعند ذلك تصير بصيراً اهلا لمشاهدة صريح الحق، كفاحاً وقبل ذلك فلا يحتمل درك الحقايق الا مصبوبة في قوالب الأمثال الخيالية ثم بجمود فطرتك عند الحس

۱ ـ س ۳۳ ، ی ۲۲ .

۲ س ۳ ، ی ۲۷ . ٤ س ۲۵ ، ی ۳۰ .

٣ - س ٢٥ ، ي ٢٩ .

هـ س ۳۹ ، ی ۵۷ .

تظن ان لا معنى له الا هذاالمتخيل وتغفل عن الحقيقة والسر كما تغفل عن روح قلبك ولاتدرك منه الاصورة قالبك «و تلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون»  $^{1}$ .

هذا هومعانهذهالتحقيقات والتأويلات فى الرموزالقرآنية والكنوزالرحمانية اشارة وجيزة من بسط تمثيلات حجة الإسلام وخلاصة مجملة من وسط متحفلات ذاالحبرالهمام محصلة لنجاة النفوس وشفاء الأرواح ملخصة لطريق الهداية والفلاح اذ هو ايده الله تعالى بحر ذاخر تقتنص من اصدافه جواهر القرآن ونارمو قدة تقتبس من مشكاته انوار البيان ذهنه الوقاد كبريت احمر يتخذ منه كيمياء السعادة الكبرى وفكره غواص لينبسط من بحار المبانى لآلى المعانى، فهمه صراف محك دنانير العلوم على معيار العلوم عقله ميزان يزن مثاقيل البرهان القويم على منهج الصراط المستقيم وله الحكم المسيحية فى احياء اموات علوم الدين والمعجزة الموسوية من اخراج اليد البيضاء لإيضاح معالم اليقين فطوبى لنفس هذه آثارها وخواصها وسقيا لروح الى الله مصيرها ومثابها ومناصها.



# محمتدبن ابراهیم شیسرانی (۲- ۱۰۰۱ ه ق)



## هو الهادى الى طريق الصتو اب معن الخالان العدر الحكماء «قدس الله سره» ﴿

## بسنت إللك المخالخين

وصل الى كتاب مناعز الإخوان الإلهيين، واشرف ذوى القرابة الروحانيين، مشتملا على نفايس عرايس اللطف والكرم، مملوا من زواهر جواهر الإحسان والنعم، دالا على سلامته وخلوصه من علل الطبيعة، ونقاءه وصفاءه عن شوائب امراض النفس، وسكونه الى مايتولاه به وانعمه عليه من تسليم النفس، وادامة الانس بالله، واعتناءه بالامور المهمة الفكرية، واستيناسه بما يصير به الانسان من اصحاب الارتقاء متعظما فى الملكوت الأعلى واشتفاله بما يتكمل به القوة النظرية التى هى رئيس ساير القوا الإنسانية ومخدومها، وذلك مما يعظم به استنادنا ويكثر منه الإستيناس والإسترواح فحمدا له على عظيم جوده وكرمه وجزيل لطفه ومنه حمدا كما يستحقه وكما ينهض به (القدرة والطاقة كذا فى النسخ).

واماالمسائل الجليلة التي طلب الكشف عنها فحق الايضاح مما لا يتيسر الا مشافهة \_ مواحهة، وبعد شروط \_ لا تنعقد \_ الا \_ مكافحة .

فان نشر الحقايق واطلاع الرعاع والمضغة عليها وتمكينهم من تلقى الاستوار التى ليسوا من اهلها وذويها مما نستتبع الندامة والحسرة ويستصحب الاسف واللهف .

واما مايمكن لنا الآن اننكتب شيئا منها بحسب النظر البحثي الذي يقرب

يد في نسخة مكتوبة في زمان كان المصنف في قيد الحيوّة الظاهرة: جوّاب مسائل بعض تلاميك استادنا القديس صدر اعاظم الحكماء والمحدثين مولانا صدر الحكماء «دام ظله».

واعلم أن هذا العنوان: هو الهادى الى من جواب مسائل بعض الخلان موجود في النسخ الثلاثة التي وجدنا بعد الفحص البالغ .

طباع جمهور ارباب الأبحاث النظرية، ويناسب افهام اقوام العلوم الرسمية - فهو هذا الله كل مسألة منها مستعين (مستعينين) بواهب الحق وملهم الصواب .

### المسالةالأولى

انهم أقد اتفقوا (على انالواجب مختار): بمعنا: «انشاء فعل وان لم يشاء لم يفعل» .

ولارشك في انه لا بد للمشية، من العلم المقدم على الايجاد فان معناها هي التي يعبر عنها باللغة الفارسية ب: «خواهش» او «خواستن» ومالم يكن الشيء معلوما كيف يتحقق هذا المعنا بالنسبة اليه ؟ وصاحب الاشراق حيث لا يقول بالعلم المقدم ما يقول في الشرطية المذكورة ؟ فان لم يقل بها يلزم القول بالايجاب الذي اتفقوا اهل الملل والحكماء جميعا على نفيه عنه تعالى عن مثل ذلك الايجاب، ولوقال، تنهدم القاعدة التي قررها في العلم .

وهذه وأن عرضت عليكم مكرراً لكن دلياها و تقريرها من سوانح هذه الأيام.

### الجواب:

ان حبيبي و فقه الله تعالى حيث علم و تحقق ان اختياره تعالى ار فعمن النمط الذي فهمه جمهور اهل الكلام من لفظ الاختيار، فليعلم ان مشيته تعالى للأشياء ليست الاعنايته بها و محبته لها وهي تابعة لمحبته تعالى ذاته المقدسة وناشية عنها فان من ابتهج بشيء ابتهج بجميع ما يصدر عن ذلك الشيء من حيث كونها صادرة عن ذلك الشيء .

فالواجب تعالى يريدالاشياء لا - لاجل ذواتها من حيث ذواتها بل لاجل انها صدرت عن ذاته تعالى (1) .  $\rightarrow$ 

١- اى الحكماء والمحققون من اهل الكلام .

٢- في نسخة : مل وفقك الله تعالى حيث علمت وتحققت ان...

٣- في نسخة م\_ل: «لاجل انها صادرة عن ذاته ...»

فالفاية له تعالى فى الايجاد نفس ذاته المقدسة وكل ماكانت فاعليته لشى على هذا السبيل كان فاعلا وغاية لذلك الشى حتى ان اللذة فينا لوكانت شاعرة بذاتها وكانت مصدر الفعل عنها، لكانت مريدة لذلك الفعل لذاتها ولاجل كونه صادرا عن ذاتها، فكانت حينئذ فاعلا وغاية .

وما وجد كثيرا فى كلامهم من: ان العالى لايريد السافل ولا يلتفت اليه والالزم ان يكون مستكملا به لاينافى ماذكرناه اذا المراد من الإرادة والإلتفات المنفيين عن العالى بالنسبة الى السافل هو ماهو بالذات وعلى سبيل القصد لاماهو بالعرض وعلى سبيل التبعية .

فلواحبالواجب الوجود مفعوله واراده لأجل كونه اثر آمن آثارذاته، ورشحات من رشحات فيضه، و جوده لايلزم من احبابه تعالى له؛ كون وجوده له تعالى بهجة وخيراً بل بهجته انما هى بماهو محبوبة بالذات وهو ذاته المتعالية التى كل كمال وجمال رشح وفيض من كماله وجماله، فالمحبوب والمراد بالحقيقة نفس ذاته تعالى لذاته.

قرءالفارسى بين يدى (الشيخ ابىسعيدبن ابىالخير) قوله تعالى: «يحبهم ويحبونه» فقال: الحق يحبهم لأنه لايحب الانفسه فليس (٢) فى الوجود الا هـو

<sup>(</sup>۱) برخی گویند: اراده صفت فعل حق است وجهت فر از اعتقاد بقدم بعضی از ممکنات اراده را از حق تعالی سلب نموده اند و جمعی از اصحاب خناس قائل به تجدد اراده شده اند و جماعتی به اخبار وارده از اهل بیت استدلال به نفی اراده نموده اند (ارادته فعله) تمسك به اخبار وظواهر در اعتقادات جایز نیست گرچه ظواهر ونصوص زیادی دلالت دارد بر تقدم اراده بافعال حق مثل: اذا ارادالله لشیء (مراد از شیء قطعاً معلول امکانی است) ان یقول له کن فیکون . اما وجه بطلان قول کسی که اراده را از صفت فعل میداند واضح است .

<sup>(</sup>٣) واعلم انه لايلزم ان يكون الإرادة امراً زائداً على ذات المريدولا يلزم ايضاً ان تكون الغاية اى العلة الغائية امراز ائداعلى ذات الفاعل كما فى الممكنات الواقعة فى دار الحركات والموجودات التى تكون الغاية متمم فاعلية الفاعل بيان اين مطلب توقف دارد بر ذكر تحقيقى عميق كه درفهم مطالب مذكور درجواب مدخليت تام دارد بنا براصالت

وماسواه فهو من صنعه فقد مدح نفسه .

والغرض ان محبةالله للخلق عائدة اليه حقيقة كما انك اذا احببت انسانا

وجود و وحدت حقیقت هستی و تشکیك خاصی بل که خاص الخاصی جمیع صفات کمالیه وجود عین حقیقت وجوداست درجمیع مراتب وجودی. یکی از معانی عامیه که درجمیع مراتب و مظاهر و جودی تحقیق دارد و ساری در همه حقایق است اراده است بمعنای حب و عشق بهشیء و رضای بهشیء که تابع ادر الله خیر و شهود امر ملایم و غیر منافی با ذات عاشق و محب و از آن به ابتها ج نیز تعبیر شده است.

مخفی نماناد که این بهجت وسرور وعشق وحب ناشیازدرك وشهود کمال وخیریت گاهی باینصورت متحقق شود که عشق و حب وعاشق ومحب ومعشوق و محبوب ومبتهج و وبهجت دریكشی، واحد مجتمع شود و یك وجود واحد از آنجهت که کامل تام و خیر مطال است منشأ حب وعشق واز آنجایی که شی، در ذات این بهجت وسرور را شهود می کند مبتهج و نتیجة خود مبتهج وچون عاشق حقیقی نفس عشق است اعاشق ومعشوق و عشق و بحسب واقع مرید ومراد و اراده یكشی، واحداست . واز آنجایی که وجود دارای مراتب ومظاهر متعدداست گاهی مرید وعاشق ومعجب امری ومراد ومعشوق امردیگر است اگرچه در این جا نیز ونیز در موارد دیگر یك نوع وحدت و اتحادی بین مرید ومراد واراده تحقق دارد. بنا بر وحدت حقیقت وجود وعلم وقدرت واراده وسایر شئون وجودی هر وجود وموجودی خود مصداق علم وعالم ومعلوم ومرید و اراده وعشق ومعشوق و عاشق و رضا ومرضی و راضی است و این معانی بحسب شدت و ضعف و وحدت و کثرت تابع وجودند و درجای خود نیز بیان شده است که اول تعیش عارض بر اصل وجود تعین شهودی وعلمی درجای خود نیز بیان شده است که اول تعیش عارض بر اصل وجود تعین شهودی وعلمی ونوری است که مفتاح جمیع مفاتیح غیب وشهود می باشد .

خلاصه کلام آنکه از آنجایی که جمیع صفات کمالیه ازجمله اراده که از آن به: علم بنظام اتم واحسن۲ تعبیر شدهاست و اهل عرفان از آن بحب وعشق بذات ومعروفیت اسماء

اد همین جاسر معنای این کلمهٔ قدسیه که «کنت کنزا مخفیا فاحببت اناعرف...» ظاهر می شود
 ومنتظر باش که آن را تحقیق می نمایم .

۲- اراده بردوقسماست: تكويني وتشريعي كه از دوم علماى كلام و محققان ازعلماى علم اصول

فتحب آثاره؛ لكان المحبوب بالحقيقة ذلك الإنسان، على ماقيل شعرا:

امر على الدريار؛ ديار سلمى اقبل ذا الجدار، وذا الجدارا
و ما حب الديار شغفن قلبى ولكن حب من سكن الديارا
ومن ذلك يظهر حقيقة ماقيل: «لولا العشق ما يوجد سما، ولا ارض ولا بر<sup>8</sup>
ولا يحر».

فاذا تقررت هذه المقدمات فنقول: كما ان علمه تعالى بذاته عين ذاته وعلمه تعالى بذوات الاشياء الصادرة عنه عين ذواتها وكما ان ذاته وعلمه بذاته علة لذوات الاشياء، وعلمه تعالى بها بلاترتب وتفاوت لا في جانب العلة ولا في جانب المعلول فكذلك عشقه لذاته الذي هو عين ذاته؛ يكون علة لإرادته للأشياء التي هي عين ذوات الاشياء بلا جهة اخرى ، زائدة على الأشياء وعلى علمه بالاشياء (1) .

وصفات و بمعنای عام عبارتست از همان معنایی که درصدر اینحاشیه بیانشد دراصل وجود عین آن وبیك معنا امری ساری درجمیع ذرات وجودیه است و علت آنک ه جمیع کمالات وجودی عین اصل وجود موجود درمقام کنز مخفی وعین وجودات امکانی که از مشیت ساری در اشیاء و اراده فعلیه متحقق شده اند و بالاخره عین وجودات مقیده است که همان مراتب وجودیه باشد و حق اول بحسب اصل ذات بدون انضمام صفتی از معانی زاید بر ذات وبحسب صریح وجود متجلی در حقایق است جمیع صفات به تبع وجود از جمله عشق ساری در اشیاء و حب متجلی در سلاسل طول و عرض وجود عین وجودات است کما اینکه علم نیز دارای مراتب است و اراده نیز عین علم وحب وعشق و ابتهاج است اراده بمعنایی که ذکر شد عین اصل وجود است اطلاقاً و تقییدا عاما و خاصا .

(۱) همانطوری که در تعلیقه درمقام شرح مراد مؤلف مجیب عظیم بیان کردیم اراده بمعنای وسیع کلمه ساری درجمیع مراتب وجودی است و اراده و مشیت همان علم به نظام اتماست که عین ذات ربوبی است و بمعنایی همان ابتهاج بذات و حب بوجود کامل وحقیقت هستی خیر محض ورضای بذات مستجمع جمیع کمالات و حاوی کافهٔ حقایق است بوجودی

فقه در بحث طلب و اراده ازآن به تعبیرهای مختلف ازجمله علم به مصلحت ومفسده درافعال مکلفان بیان شده است و دراین مقام (یعنی فرق بین این دواراده) بحثی تحقیقی است که شاید در این حواشی بطور اختصار متعرض بیان آن شدویم .

فحينئذ نقول: معنا قولنا: انشاء فعل: على تلكالقاعدة انه انشاءالله تعالى واحب ذاتهالمقدسة شاء واحب غيره من مجعولات ذاته. يعنى اوجدها واخرجها، من كتم العدم الى نور الوجود وعلى تقدير ان يكون مفعول الفعلين الواقعين فى الشرطية امرا واحدا بالذات فلا اشكال ايضا اذالمفايرة بين المشية والفعل المفهومة من طبيعة القضية المشتملة على ادوات الشرط والجزاء، مما لا يقدح فى الاتحاد بينهما بحسب الواقع .

لأن علية شى، لشى، بحسب التعبير العلمى والمفهوم الذهنى لا يستلزم كليا كونهما كذلك بحسب نفس الامر بلقد يكونان بعكس ذلك كما فى القياس المسمى بالبرهان الإنى .

وقد يكونان شيئا واحدا ، كقولنا: انكان الله تعالى قادرا ؛ كان عالما الأجل كون قدرته تعالى عين علمه .

فقد تبين مما ذكرناه ان: نفس مفهوم المشية لايستدعى كونه زائدا على

جمعی احدی وچون بیان شد که علم بذات عین ذات و ذاتحق علم وعالم ومعلوماست و به به مریح ذات و اجد جمیع خیرات و مبرا ازجمیع نقایص غیر ملایم خیریت و کمال است عشق است و عاشق است و معشوق و انه اعظم عاشق و اعظم معشوق .

بنا راصول وقواعد مقرر درمسفورات این محقق عظیمالشأن علیت همان تشان علت است بصورت معلول ونیز مقرر شده است که معلول باید قبل از وجود خارجی بوجودی مناسب با ذات علت در صریح وجود علت تحقق داشته باشد ۱.

جمیع حقایق وجودی از آنجهت که ازحقایق وجودیه محسوب می شوند در وجود علت وموجد حقایق بوجودی اعلی و اتم از وجود خارجی مخصوص بخود تحقق دارند و از این نحوهٔ وجود در لسان اسلاء عقل بوجود علمی نیز تعبیر شده است از آنجایی که علم حق و در نتیجه ارادهٔ او مثل وجود او نهایت و حدندارد وقدرت او نیز متحد باذات و صفات حقست علم بهرچیزی است و از حیطهٔ علم حق هیچ معلومی خارج نمی باشد این علم عین

ا ازاین معنی بمناسبت تامه وسنخیت ومشاکلت تعبیر شده است موافقا لقوله تعالی: کل یعمل علی شاکلته وموافقا لقولهم: فعل کل فاعل مناسب لطبیعته اومثل طبیعته نفی سنخیت همان نفی اصل علیت ومعلولیت است و ملازم با جواز صدور کل شیء عن کل شیء .

مفهوم العلم والإيجاد الى ان يقوم عليه البرهان (هذا) .

ولعلك تشتهى يااخا الحقيقة وفقكالله تعالى وايانا زيادة ابضاح في كيفية

تحقق اشیاء در وجود حقست بوجودی اعلی و اتم از وجود خارجی اشیاء و ازاین علم ، بعلم اجمالی درعین کشف تفصیلی تعبیرشده است که عین عشق و حب بالذات وعین اراده و عین معلوم ومراد و محبوب و معشوق کل است و سریان این حب و عشق بالذات که عین اراده حقست در هیاکل ماهیات و جلباب اعیان به تبع حب بذات و ابتهاج ذاتست و از باب ملازمه بین علم و عشق و حب و اراده بذات و علم و عشق و اراده بآثار ذات حقایق و جودی بالعرض و بالتبع مراد و محبوب و معشوق حقند و چون حقایق متنزل و مفاض از ذات عین و جود علمی و از باب عینیت ذات باعلم و سایر صفات الهیه مراد و معلوم و محبوب در مرتبه اول حقایق و جودیه موجود در ذات حق است و همین مراد بودن حقایق در مقام علم عین اراده حق و حقایق و جودیه در مرتبه یی اراده و مراد اجمالی و جمعی و در مرتبه یی اراده و مراد اختالی محتد و یا مظاهر تفصیلی حقند باراده و علم و معلوم و مراد و احد مطلق صاحب در جات متعدد و یا مظاهر مختلف، پس مراد حقیقی و جودی در موطن ذات مراد و محبوب بالذات و در مواطن خلق به تعبیر دیگر حقایق و جودی در موطن ذات مراد و محبوب بالذات و در مواطن خلق و تفصیل مراد و محبوب حقند بالعرض و بالتبع و حقایق و جودی در مراتب و مراحل مختلف از اراده و علم و قدرت و و جود و احد منبعث می شوند .

بهمین مناسبت حکمای محققین فرمودداند: حق تعالی را درمقام ایجاد حقایق وجودی غرض و مقصودی غیر از ذات خود نباشد و اشیاء خارجیه به تبع مراد بودن ذات مرادحقند واگر فاعلی فعل خودرا بجهت ترتب غرض و حصول نتیجه یی اظهار نماید قهراً آن غرض متمتم فاعلیت اوست و حاکی از نقص فاعل نماید و فاعل کل و قادر مطاق را چون نقصی متصور و معقول نیست دارای غرضی که متمم ذات او باشد نیست و فرق ظاهری است بین این معنا و نفی غرض از خلقت بنحو اطلاق و اعتقاد باراده جزافیه ۲.

۲- لازمنیست که غایت وغرض از فعل همیشه دروجود علمی متقدم ودروجود خارجی مترتب بسر فعل باشد این معنا اختصاص بموجوداتی دارد که در دار حرکات وعالم ماده و تکامل واقع شده اند که درواقع فاعلیت آنها تام وتمام نیست و بدون انضمام غرض وداعی فاعل محسوب نمی شوند ولی فاعل کل واجب الوجود باللات که تام الوجود است و آنچه مدخلیت در علیت او دارد عین ذات اوست چون ماوراء

تعلق ارادته تعالى للأشياء ،

فانها من ادق المباحث العلمية واغمضها وفيها شكوك لا يحل الا بالكلام المشبع .

ولصعوبة هذاالمبحث ودقة مأخذه و غموض مسلكه انكر بعضهم الارادة والمشية لله تعالى فى ايجادالعالم وضلوا، ضلالا، بعيدا كاوساخ الدهرية والطباعية القائلين بان وجود الافلاك والعناصر مع مافيهما من دقايق الحكمة وبدايع الفطرة ليس بامرالله وكلمته بل بطباعها .

ولأجل ذلك ايضا قد نشأ ماينسب الى ذى مقراطيس من القول بان وجود العالم وقع عن الصانع تعالى على سبيل البخت والإتفاق (1)

ومن هذاالقبيل ماارتكبه الاشاعرة من القول بالترجيح من غير مرجح وداع متمسكين بامثلة جزئية من رغيفى الجايع و قدحى العطشان و طريقى الهارب لخفاء المرجح فيها على علمهم لكونه من اسباب خفية كالاوضاع الكلية الفلكية المفاء المرجح فيها على علمهم لكونه من اسباب خفية كالاوضاع الكلية الفلكية المفاء المرجح فيها على علمهم لكونه من اسباب خفية كالاوضاع الكلية الفلكية المفاء المرجح فيها على علمهم لكونه من اسباب خفية كالاوضاع الكلية الفلكية المفاء المرجح فيها على علمهم لكونه من اسباب خفية كالاوضاع الكلية الفلكية المفاء المرجع فيها على علمهم لكونه من المربع المر

(۱) مؤلف دربرخی از آثارخود ازجمله کتاب اسفار قول اینحکیمرا توجیه نموده و آنرا حمل برمعنایی لطیف و دقیق کرده است چه آنکه در کلمات قدما رموز زیاد موجود است و لا رد علی الرمز .

(٣) واعلم ان ما فىمسفورات الأشاعرة والمعتزلة فى هذاالمبحث وما تمسكوا فى هذاالباب كلمات واهية وما اقاموا من البراهين وزعموا انها حجج قويئة هى اوهن من بيت العنكبوت .

در مسألهٔ ارادهٔ حق و نحوه تعلق آن باشیاء و نیز در مسألهٔ غایت و این که هر فعل اختیاری باید مسبوق الوجود به غایت و غرض باشد و هر فعل عاری از غرض و غایت جز اف است و در افعال جز افی غیر عقلایی نیز بیك معنی غرض موجود است کتب اهل کلام مشحون است از مطالب سست و غیر قابل اعتنا در این مسأله معتزله و اشاعره از حیث اظهار هفوات و مطالب

وجود او کمال و فعلیتی معقول نمی باشد هم فاعل است و هم غایت بل که فاعل حقیقی و غایت حقیقی و مراد ومعشوق و محبوب و اقمی اوست و همهٔ حقایق برای رسیدن باو در حرکت و جنبش هستند .

۱- فى الاسفار والمبدء والمعاد وغيرهما «كالاوضاع الفلكية».

والأمورالعالية الإلهية معطلين فعله تعالى عن الفاية والمصلحة والحكمة مع ان فعل العابث والنائم والساهى لاينفك ايضا عن غاية ومصلحة لبعض قواه وان لم يكن للعقلية اوالفكرية كتخيل الذة او زوال حالة مملة اوغير ذلك فان التخيل غيسر الشعور بالتخيل وغير بقاءه فى الذكر .

مخالف کتاب آسمانی و سنت محمدی دریك سطح قراردارند وبرخی از متكلمان و اهل حدیث ازشیعه هم دست کمی از آنها ندارند . وفی کلام اهلالتحقیق: «ان العالی لایرید السافل ولا یستکمل به» عدم نیل به مغزای این کلمه قدسیه صادر از مصدر تأله منشأ این همه اشتباه شده است بهرحال جماعت معتزله از آنجایی منکر علم تفصیلی حق درذات شده اند و از تصور این که یك وجود واحد بذاته علم تفصیلی بهمه اشیاء باشدو این علم به نظام کلتی همان اراده حق است واین که همین حقیقت مراد و مقصود بالذاتست بکلی عاجز و ناتوانند و معتقد شده اند که افعال الهی معلل به اغراض است ولی زائد برذات در حالتی که نات حقرا نایب صفات و از باب آنکه صفت هرگز عین موصوف نشود نفی صفات کمالیه از حق کرده و ذات را نایب صفات میدانند و افعال حق را معلل به غرض زائد برذات و مقصود حقرا از اظهار فیض وجود ایصال نفع به اشیاء ممکنه دانند از باب آنکه غرض عاید بندات سبب تکامل و نتیجة مستلزم نقص در وجود حق است غرض از ایجاد ایصال نفع به غیر است و افعال عباد را معلل باغراض موجب استکمال عباد دانسته اند .

این معنا همانطوری که مؤلف علامه تحقیق فرموده اند باطل است و ایصال کمال از ناحیهٔ حق به عباد باین معنا که افاضهٔ فیض از مبدء وجود فقط جهت ایصال نفع و یا تکامل عباد باشد عبار تست از ارادهٔ حق اول بالذات ایجاد حقایق امکانیه را که عین فقر وصرف ربط بحقند و بالذات مراد حق و اقع نشوند چون رسانیدن نفع و ایصال کمال نسبت به حق تعالی باید بالذات باآن حق محض ارتباط داشته باشد و این ایصال نفع که علت انبعاث اراده و مشیت الهیه است نسبت بمبدء و جود یا موجب کمال است در حق اول چون فعل بدون غرض از او صادر نمی شود و یا سبب نقص است و یا این ایصال کمال که فعل حق است جهت وجود و عدمش نسبت بذات متساوی است صورت اول و دوم بدیهی البطلان و شق سوم مستازم ترجح بلامرج سی است و بنا برجمیع تقادیر حصول صفت زائد بر ذات ملازم است با ترکث حق از صفت و موصوف . علاوه بر این جهت این صفت زائد بر ذات قهراً باید صفت ترکث حق از صفت و موصوف . علاوه بر این جهت این صفت زائد بر ذات قهراً باید صفت

ولم يعلموا انهمع ابطال الداعى وتمكين الارادة الجزافية لا يبقى للنظروالبحث مجال وعلى اليقينيات اعتماد لعدم الامن عن ترتب نقيض النتيجة عليه الاجل الجزافية التى تنسبونها الى الله تعالى وربما يخلق فى الانسان حالة تراه الاشياء لاكماهى . وكذا مازعمته جماعة اخرى، من المتكلمين من انه تعالى فاعل بالقصدو الروية والا لزم كونه فاعلا بالطبيعة .

کمالی حق و موجب تمامیت ذات باشد که افاضه و ایجاد بر آن توقف دارد درحالتی که ذات باید صرف کمال و آنچه که مدخلیت درفاعلیت او دارد عین وجود او باشد .

جماعت اشاعره که حسن وقبح عقلی را منکرند ازنتایج مترتب براین مباحث بکلی خود را کنار کشیده اند وفاضل این جماعت و مدافع مسلك اشاعره فخر رازی در کتب محصل درمقام نفی غرض از فعل حق بطور مطلق گفته است اثبات غرض وعلت غایی در فعل کامل مطاق مستلزم استکمال ذات است و در اثبات مدعای خود دلیل حکما را در نفی غرض از فعل حق، غرض زائد برذات مفصل تقریر و تحریر نموده است ۱.

امام علامه خواجهٔ طوسی در نقدخود برکتاب محصل گوید: «هذا حکم اخذه من الحکماء واستعمله فی غیر موضعه...» واین که در کلمات برخی از اعلاماست که غرض از

1 امام فخر باین معنا توجه ننموده است که در صورتی استکمال حق لازم می آید که غایات و اغراض زائد بر ذات حق باشد از آنجائی که مراد و مقصود بالذات حق اول است وجمیع اغراض وغایات بان حقیقت کامل محض مترتب میشود و حق اول در مقام اظهار کمال خود غایت و مقصود بالذات و خود مراد واراده بالذات و محبوب بالذات است و ازباب ملازمه بین حب بذات و حب با ثار اشیاء مقصود به تبع وبالعرض می باشند ((مقصود توبی ، کعبه و بتخانه بهانه) . معنی «لایسال عما یفعل» آنست که صدور فیض بنحو اطلاق از او بانجهت است که خود غایت بالذات ست و همه اغراض بان ذات منتهی شود و غایة الغایات و نهایة النهایات اوست و فاعل مطلق وغایت مطلق در ذات او بوجودی واحد موجود است و قد قرر فی مقره از الحق هو المرجع لکل شیء . و نیز بیان شده است که صورت تمامیه که همان غایت باشد در هرمعلولی وجود علت است و النهایات هی الرجوع الی البدایات و فعل صادر از حق فعل و حدانی شامل همه اشیاست و حقایق خارجیه به علل خود می پیوندند کمانی التنزیل «انا الله و انا الیه راجعون» راجع آن باشد ، که باز آید ـ بشهر سوی و حدات ، آید ـ از تغریق دهر

ولم يتفطن بان كل قادر يكون افعاله معللة بالاغراض والدواعى الزائدةعلى ذاته يكون كالإنسان مضطرا في صورة مختار كما بين في محله .

فهو ایضا انما نشأ من الجهل بان ارادته تعالى ارفع من هذا النمط الـذى يتصورونه فى حقه بل ذاته اجل من القصد والطبيعة جميعا .

فحينئذ لابأس بنا، لوبسطناالكلام فى تحقيق ذلك المقام على ماوا فق مذهب الحكماء الكرام والمحققين من افاضل اهل الاسلام متضمنا لابراد شكوك وقعت منا فى سالف الايام مع اجوبة الهمنى بها واهب العلم ومفيض العقل والالهام فنقول: الارادة فينا شوق متأكد يحصل عقيب داع هو تصور الشىء الملائم تصورا، طنيا، او علميا؛ موجب لانبعاث القوة المقتضية لحركة العضلات الآلية والاعضاء الادوية لاجل تحصيل ذلك الشيء.

وفى الواجب تعالى لبراءته عن الكثرة والنقص ولكونه تاما وفوق التمام تكون عين الداعى وهو نفس علمه بنظام الخير في نفسه المقتضى له .

وذلك العلم عند رؤساء المشاءين صورة زائدة على ذاته وعند شيعة الاقدمين كشيخ الاشراق واتباعه عين ذاته تعالى .

خلقت عرفان حق ويا ايصال كمال بحقايق ويا علم عنايى حق مقتضى ايصال هرشى، است بكمال لايقآن و اين كه دركلمات اهل عرفان وظواهر ونصوص وارد شده است قصد حق از خلق احسان بوده است و «فخلقت الخلق لكى اعرف» مراد غرض ثانى وغايت به تبع وبالعرض است كه متر تب است بر حب بذات و عشق بمعروفيت اسماء وصفات و اليه يحمل ما ورد فى كلامهم ان الغرض من التجلى الاحدى كمال الجلاء والاستجلاء اى ظهور المحق فى مرءات الكامل وشهود نفسه فيه او شهود نفسه فى كل شى، «انت مرءاته وهو مرءات احوالك».

<sup>1-</sup> كما قالوا: «انالنفس فينا وفي سائر الحيوانات مضطرة في افاعيلها» .

۲- واعلم انفى كونالارادة فينا شوقا مؤكدا عقيب داع دركنا الملائما شكوكا اوردت فىموضعها لانا قد نريد امرا ونفعله وليس فيناالشوق المؤكد بلقد كان فينا اتيان الفعل مقارنا للكراهة ولكن نفعله لمصلحة كلية كحفظ النفس وحفظ العرض وغير هما المريض يشرب الدواء ويكره شربه وقديكون فى فعل واحد جهة اكراه وانقباض وجهة رضاء ورغبة .

فارادته تعالى للأشياء اى مريديته لها عند هذه الطائفة هى كون ذاته تعالى بحيث يفيض عنه صورالأشياء معقولة له، مشاهدة عنده، مرضيا لديه على نظام هو اتم النظامات، الممكنة خيرا وكمالاً.

لاعلى ان تتبعه صورالأشياء؛ اتباع الضوء للمضيى، والأسخان للنار تعالى عزه عن ذلك علوا كبيرا .

بل على انه عالم بكيفية نظام الخير الواقع فى الوجود مشاهدا، اياها وفيضان الخير والفضل عنه غير مناف لذاته بل انه مناسب لجنابه ومرضى عند ذاته وليس انه يوجد الأشياء ثم يرضى بها بلنفس وجود نظام الخير نفس رضاه بها .

فاذا تحقق وتبين ان ارادته للأشياء عين علمه بنظام الخير الأكمل الأصلح الذى هو تابع لعلمه بذاته وعلمه بذاته هو بعينه داع له الى افادة الخير والجود لما علمت من القول بان محبته تعالى لذاته تستتبع محبته للأشياء فكما ان لعلمه مراتب فكذلك لإرادته، ونفس وجود الأشياء الخارجية كما انها نفس علمه تعالى بها هى ايضاً نفس ارادته تعالى لها بمعنا مراديتها لا بمعنا مريديته (1).

(۱) این مسأله که جمیع موجودات مراتب علم وارادهٔ حقند یکی از مباحث عالیت عرفان و مبتنی بر وحدت شخصی وجوداست فهم این بحث بسیار غامضاست و عادت این عظیم آنست که گاهی عالی ترین دقایق را که بر مهمترین قواعد توقف دارد باعبارتی کوتاه تقریر واشاره نموده رد می شود و مشکل فهم اسف ر بیشتر در این قبیل از تحقیقات است . آخوند در اسفار و یکی دومورد از دیگر آثار خود این عبارت را ذکر کرده (معلومیشود عبارت این رساله غلط است و شاید ناسخی که خود اهل علم بوده است از دشواری مطلب را عوض کرده و بمسلك مشهور حمل نموده است) :

«... و اقول: هاهنا سرّ عظیم من الاسر ار الالهیة نشیر الیه اشارة ما ؛ وهو انه یمکن للعارف البصیر ان یحکم بان وجود هذه الاشیاء الخارجیّة من مراتب علمه و ارادته بمعنی

۱ به حاشیهٔ نکارندهٔ این سطور مراجعه شود ، عبارت مسلماً بمعنی ( مریدیته . . . ) است نه (مرادیته) وگرنه مطلبی غیر آنچه جمهور فهمیده اند ذکر نده است به تعالیق حقیر رجوع شود به شمارهٔ (۱) .

وتلك الأشياء وان كانت نفس مراده تعالى ونفس رضاه ولكن ليست هي علم غائية وغرضا له تعالى في فعله بلذاته تعالى علم غائية لايجاد الاشياء وغرض له

عالميته ومريديته لابمعني معلوميته ومراديته فقط وهذا مما يمكن تحصيله للواقف بالاصول السالفة ذكرها بنا بروحدت شخصي حق تعالى داراي بطون وظهوراست ودرمقام غيبذات جميع حقايق را بهنفس تعقل ذات تعقل مي كند ودرمقام ظهور وتجلي درهياكل ممكنات در هرمرتبه بي ازمراتب تحقق دارد ومتصف است (بهمریدیت) و (عالمیت) و ... و هو عال في دنُــُّوه ودانفيعلوه... وصرفالوجود لايتعدد ولا يتكرر آنچه باسم خلق ظهور دارد مقام تفصيل وفرقان آن حقيقت واحداست. قال استادنا الأقدم افضل المحققين و قدوة اولياء المقربين مولاناالنوري (رض): «اشارة الى المرموز الذي يعبر عنه بلسانهم بوجود زيد(ا له زيد) اذ حقيقة الوجود الصرف التي هي عين ذاته تعالى انما هي الوجود الموجود بذاته وبالحقيقة وماسواها ليس له فيمرتبة ذاتهالفاقرة حظ من حقيقةالوجود والالزمالمماثلة الموجبة للتركيب والإفتقار، والتحديد والإضطرار، فيصير القاهر مقهوراً والواجب ممكنا واذا لم يكن لشيء مماسواه سبحانه في مرتبة ذاته حظ من حقيقة الوجود والموجودية لايتصور الا بالوجــود والوجوديماهو وجود لايتصور له ثان ولايتعدد كما اومأنا اليه واظهرنا، فلا يمكن الا بالوجودالصرف الذي هو حقيقةالحق الحقيقي القيومي، وحده الأشريك له، فهو وجود كلشيء بمعنى انهالذي به يتحصل الأشياء يامن كل شيء قائم به وهذا بالحقيقة هـو المقصود من قول اهلالله من كون وجود كل ممكن زائداً على ذاته خارجاً عنه لا مايتخيله الجمهور من الزيادة في الذهن على الماهية».

۱- رجوع شود به اسفار الهيات بالمعنى الاخص طبع جديد ط ١٣٨٦ جلد ٦ ص ٣٥٤ مبحث اراده
 ونحوه وجود آن .

٢ ـ والى ما ذكرنا اشاره الشاعر العارف:

خسپندارد کهاین کشاکش از اوست غافل بگمان که دشمن است این یادوست

دریا بخیال خویش موجی دارد عالم بخروش کااله الا هوست

يعنى پندارد كه اين دشمناست وآندوستاست هيهات از اثبات دوئى دروجود كه اساس شركاست و للدا قال على عليه السلام «بينونته مع خلقه بينونة صفة لاعزلة» وهذا نصاب تمام التوحيد والى هنا ينتهى القول.

فيها كما انه علة، فاعلية، لها ـ لما عرفت من الفرق بين ما بالذات وبين مابالعرض قال الشيخ الرئيس فى التعليقات: «ولو ان انساناً عرف الكمال الذى هو واجب الوجود بالذات، ثم ينظم الامور التى بعده على مثاله ـ حتى كانت الامور على غاية النظام لكان غرضه بالحقيقة واجب الوجود بذاته الذى هو الكمال.

فان كان واجب الوجود بذات هو الفاعل فهو ايضاً للفاية والفرض» انتهى .

ومما يجب على وليى وفقهالله تعالى ان يعتقد انالواجب تعالى كما انه غاية الأشياء بالمعنى المنكور فهو غاية بمعنى ان جميع الأشياء طالبة لكمالاتها ومتشبهة به فى تحصيل ذلك الكمال بحسب ما يتصور فى حقها .

فلكل منها عشق وشوق اليه، اراديا كان، او طبيعيا .

والحكماء المتألهون حكموا بسريان نورالعشق والشعور فيجميع الموجودات على تفاوت طبقاتهم «فلكل وجهة هو موليها» ، يحن اليها و يقتبس بنار الشوق نورالوصول لديها .

واليه الاشارة بقوله "سبحانه: «وان من شيء الا يسبح بحمده» .

وقد صرح الشيخ الرئيس في عدة مواضع من كتاب التعليقات ب: ان القوى الارضية كاالنفوس والطبايع لا يحرك موادها لتحصيل ماتحتها من المزاج وغيره وان كانت هذه من التوابع اللازمة لها بل الفاية في تحريكاتها لموادها هي كونها على افضل مايمكن لها لتحصيل التشبه بما فوقها كما في تحريكات نفوس الا فلاك اجرامها بلاتفاوت ـ انتهى .

ومن العرشيات الالهامية التي لنا على اثبات هذا المطلب هو: ان النفس الانسانية في مبدء فطرتها خالية عن العلوم الانتقاشية كلها البتة .

ولا خفاء في ان استعمال الآلات متوقف على العلم بها. وهكذا يعودالكلام \_

١- كتاب التعليقات نسخة خ ط، م (١٠١٢) ص ٢٨ .

۲ «ولکل وجهة هو مولیها» س ۲، ی ۱٤٣ .

٣\_ س ١٧ ، ي ٤٦ .

فاما ان يدورا ويتسلسل وكلاهما محالان مطلقا لحدوث النفس فاول علوم النفس: هو علمها بذاتها ، ثم علمها بقوى البدن والآلات والتي هي الحواس الظاهرة والباطنة.

وهذان العلمان انما هما من العلوم الحضورية الاشراقية على ثم بعد هذين العلمين ينبعث عن ذات النفس لذاتها استعمال الآلات بدون تصور هـذا الفعل الذي هو استعمال الآلات والتصديق بفائدته سابقا .

فان هذاالاستعمال ليس فعلا اختيارياً بمعنا كونه حاصلا بالقصد والارادة وانكانتالنفس عالمه به مريدة له، لأن ذلك الفعل انما تنبعث عن ذاتها لاعن رويتها فذاتها بذاتها موجبة لاستعمال الآلات ؛ لابقصد زائد عليها قائم بها ولا عن طبيعة عديمة الشعور كاحراق النار و تبريد الماء . بل لأنه لما كانت ذاتها في آن وجودها عالمة بذاتها وعاشقة لها ولفعلها؛ عشقا، ناشيا عن الذات لذاتها أضطر الى استعمال الآلات التي لاقدرة لها الاعليه .

وبهذاالتحقیق اندفع مایتوهم من ان استعمال الحواس فعل اختیاری و حدود کل فعل اختیاری مسبوق بتصور ذلك الفعل والتصدیق بفائدته فوجب ان یحصل قبل استعمال الحواس صور تصوریة وتصدیقیة .

وذلك لأنا نقول: ان نسبتى صدوراستعمالالآلات وعدمه ليستا متساويتين بالنسبة الى النفس حتى يلزم احتياجها الى المرجح من تصورالفعل والتصديق بفائدته قبل الإستعمال بل المرجح المقتضى ذات النفس فينبعث ذلك الاستعمال عن عشق ذاتها وعين الشوق الذاتى لها الى كمالها الأقصى والى التشبه بما فوقها فلا يكون مسبوقاً بتصور ذلك الفعل بل صدور ذلك الجزءى عن النفس هو بعينه تصورها له وشوقها اليه بلاصورة مستأنفة.

ومن هاهنا ـ يتفطن اللبيب بأن غاية جميع المحركات من القوى العالية والسافلة في تحريكاتها: هو الواجب تعالى ؛ فيكون غاية بهذا المعنى ايضا . وبهذا بعلم سر قولهم: «لولا عشق العالى لانطمس السافل...»

ثم لایخفی علیك یااخاالحقیقة ان فاعل التسكین كفاعل التحریك فی ان مطلوبه لیس ماتحته كالأین مثلا بلغایته ومطلوبه ایضا كونه علی افضل مایمكن فیحقه ویلاءمه كماقالالمعلمالثانی فی كتابالفصوص: «صلتالسماء بدورانها»

والأرض برجحانها...» وقيل في الشعر:

«فذلك من عميم اللطف شكر و هذا من دقيق الشوق شكر» (فان قلت): كيف يكون علمه تعالى بنظام الخير وهو عين ذاته علية غائية وغرضا في الايجاد ؛ والعلة الفائية كما صرحوا به هي: مايقتضى فاعلية الفاعل فيجب ان يكون امراً غير الفاعل ضرورة مفايرة المقتضى والمقتضى .

(قلت) : كثيراً مايطلقون الإقتضاء ويريدون به المعنى الأعم وهو مطلق عدم الانفكاك؛ اعتماداً على فهم المتدرب في العلوم .

كيف ولم يقم برهان ولا ضرورة على انالفاعل والفاية يجب ان يكونا متفايرين بل قديكون وقد لا يكون . ؟

فانالفاعل هو مايفيدالوجود والفاية مايفاد لأجلهالوجود سواء كان نفس الفاعل او اعلى منها .

ولوكانت الفاية قائمة بذاتها اوكانت يصدر عنها امرلكانت فاعلا وغاية . فذات البارى علة فاعلية من حيث انه يفيد وجودها [ما] بوجد عنه .

وعلة غائية منحيث انه افادتهالوجود لأجل علمه بنظام الخير فيه الذى هو عين ذاته المعشوقة لذاته .

فان قلت : الفاية وانكانت بحسب الشيئية متقدمة على الفعل ولكن يجب انيكون بحسب الوجود متأخرة عن الفعل مترتبة عليه .

فلوكان البارى فاعلا وغاية يازم ان يكون متقدما على ساير الاشياء ومتأخرا عنها

فيكون شيء واحد اولالأوائل وآخرالأواخر.

قلت: تأخر الفاية عن الفعل وترتبها عليه انما يكون اذاكانت من الكائنات واما اذا كانت اعلى من الكون فلا

لأن المعلول منقسم الى مبدع ومحدث.

والفاية فى القسم الأول يقترن مع المعلول ماهية ووجودا باعتبارين . وفى القسم الثانى، يتأخر عنه وجودا، وان تقدمت عليه ماهية هذا ماذكروه فى الكتب . وانا اقول (بااخاالحقيقة): انالعاة الفائية في الكائنات يعنى القريبة منها لاالفاية القصوى ؛ فانها في الكل هي ذات الباري جل مجده ، اذا تأملت فيها فهي في الحقيقة عين العلة الفاعلية دائما فان الجايع اذا اكل ليشبع؛ فحاول ان يستكمل له وجود الشبع، فيصير من حد التخيل الى حد العين ، فهو من حيث انه شبعان تخيلا؛ هو الذي يأكل ليصير شبعان وجودا، فالشبعان تخيلا هو العالة الفاعلية والشبعان وجودا هو العلة الفائية .

فالأكل صادر من الشبع ومصدر للشبع ولكن باعتبارين مختلفين :

فهو باعتبارالوجودالعلمي فاعل ؛ وباعتبارالوجودالعيني غاية .

واما فى الواجب تعالى فلامفايرة بينهما اصلا ً فانه \_ عزوجل \_ لما كان ماهيته انيته كان الفاعل والفاية فيه امرا، واحدا بالذات وبالإعتبار جميعا .

ثم اقول: انالواجب تعالى اول الأوائل منجهة وجود ذاته وكونه علة فاعلية لجميع ماسواه

وعلة غائية وغرضا لها وهو بعينه آخرالأواخر منجهة كونه غاية وفائدة ، يقصده الاشياء ويتشوق اليه طبعا وارادة لأنهالخير المحض والمعشوق الحقيقى، فمصححالاعتبار الأول نفس ذاته،

ومصححالاعتبارالثانى صدورالاشياء عنه على وجه يلزمها عشق يقتضى حفظه كمالاتها الأولية وشوق الى تحصيل ما يفقد عنها من الكمالات الثاوية ليتشبه بمبدءها بقدرالامكان كما اشير فى قوله تعالى: «هوالذى اعطى كلشى خلقه ثم هدى» أ

وستعلم الفرق بين الغاية الذاتية والفاية العرضية .

فان قلت: ان الحكماء قداستنكفوا عن القول بكون افعال الله تعالى معللة بالفرض والفاية فكيف يحصل الموافقة بين كلامهم وماذكرته من اثبات الفاية فيها قلت: مرادهم من الفاية المنفية عن فعله هى: مايكون غير نفس ذاته تعالى من: كرامة او محمدة او ثناء او ايصال نفع الى الفير اوغير ذلك من الاشياء المترتبة

۱ ـ س ۲۰ ، ی ۵۲ ،

على الفعل من دون الإلتفات اليها من جناب القدس .

بل كل فاعل لفعل فليس له غرض حق فيما دونه ولا قصد صادق لأجل معلوله لأن كل مايكون لاجله قصد، يكون ذلك المقصود اعلى من القصد بالضرورة فلو كان الى معلول قصد صادق غير مظنون لكان القصد معطيا لوجود ما هو اكمل منه وهو محال .

(فانقلت): غرض الطبيب وقصده في معالجة شخص وتدبيره اياه حصول الصحة وقد يستفاد الصحة من قصده اياها .

(قلت): ليس قصدالطبيب مفيدالصحة بل مفيدها انما هو مبدء اجل من الطبيب وقصده وهو واهبالكمال على المواد حين استعدادها والقصد مطلقا مما يهيىء المادة لاغير .

والمفيد شيء آخر ارفع من القاصد فالقاصد يكون فاعلا "بالعرض لابالذات. فان قلت: كثيراً (ما) يقع القصد الى ماهو اخس منه،

قلت: لكنه على سبيل الفلط والخطاء والجزاف ،

فان قلت: اذا لم يكن للواجب غرض فى الممكنات وقصد الى منافعها فكيف يحصل منه الوجود على غاية من الاتقان ونهاية من التدبير والإحكام .

ولايمكن لنا ان ننكر الآثارالعجيبةالحاصلة في العالم من تكتون اجزاءه على وجه يترتب عليهاالمصالح والحركم كما يظهر بالتأمل في آيات الآفاق والانفس ومنافعها التي بعضها بينة وبعضها مبينة وقداشتملت عليها المجلدات كوجود الحاسة للإحساس ومقدم الدماغ للتخيل ووسطه للتفكر و مؤخره للتذكر ، والحنجرة للصوت، والخيشوم لإستنشاق الهواء، والاسنان للمضغ، والرية للتنفس والبدن للنفس والمعرفة البارى جل ذكره الى غير ذلك من منافع حركات الأفلاك واوضاع مناطقها ومنافع الكواكب سيما الشمس والقمر مما لايفي بذكره الالسنة والأوراق .

قلت: وأن لم يكن له تعالى علة غائية ولا لمية مصلحية من المنافع والمصالح التى نعلمه أولا نعلمه وهواكثر بكثير مما نعلمه ولكن ذاته تعالى ذات لا يحصل منه الاشياء الا على أتم ما ينبغى وأبلغ مايمكن من المصالح سواء كان ضروريا

كوجودالعقل للإنسان ووجودالنبى للأمة اوغيرضرورى ولكن مستحسن كانبات الشعر على الأشفار والحاجبين وتقعير الأخمص من القدمين ومعذلك فانه عالم بكل خفى وجلى «لايعزب عنه مثقال ذرة فى السماوات ولا فى الارض» .

كيف وعناية كل عابة لمابعدها كمامرت اليهالإشارة سبياها هذاالسبيل من انها لايجوز ان يعمل عملا لأجل مادونها ولا ان يستكمل بمعلولها الا بالعرض فى بعض الاشياء لا بالذات ولا ان يقصد فعلا لاجل المعلول وان كانت تعلمه وترضى به

فكما انالاجسام الطبيعية من الماء والنار والشمس والقمر انما تفعل افاعياها من التبريد والتسخين والتنوير لحفظ كمالاتها لا، لانتفاع الفير منها ولكن يازمها انتفاع الفير منها من باب الرشح كما قيل :

«وللأرض من كأسالكرام نصيب»

كذلك مقصود نفوسالأفلاك فى حركاتها ليس هو نظام العالم السفلى بل ما هو وراءها وهو التشبه بالخير الأقصى ولكن ترشح منها نظام مادونها على ماقيل شعبر آ: (1)

حقیقت وجود ذاتا بدون واسطه یكنوع معیت قیومیه بااشیاء دارد كه ازآن بقرب وریدی تعبیر شدهاست كه عین احاطهٔ قیومیهٔ حقاست و فعل واحد او احاطهٔ سریانیه در حقایق دارد وفعل واحد كه ازآن به (امر) تعبیر شدهاست ازجهتی عین حق و ازجهتی غیر حق وعین خلقاست و مصحح كثرت وسبب ایجاد یاظهور وسایط وجودی و تهیه اعداد از برای ایصال فیض بهمهٔ حقایق ولی جهت قرب وریدی و معیت قیومی غالباست بر هرچیز پس همه چیز از اوست و برگشت همه باو و (خس پندارد كه این كشاكش از اوست).

<sup>(</sup>۱) كلمة (یا) مثل (او) جهت تقسیماست نه تردید، یعنی شخص نادان گمان می كند كه این دشمناست و آندوست درحالتی كه همه ناشی از تجلیات معشوق كلاست وذلك لأن حقیقة وجودالعالم حقیقة مبسوطة تمتنع علیهاالعدم وحقیقةالوجود التی هی الوجوب وظهوره تنادی و تشهد بالتوحید و هو عین الهویة و بها للعالم الذی هو الماهیات ظهور و هویة بالعرض لابالحقیقة لأن شیئیة الماهیة بذاتها موجودة و لا معدومة بل و لا جزئیة و لا كلیه وسیاتی انه بنداته المستجمعة مع جمیع الاشیاء (حكیم سبز واری).

٢ ـ شربنا واهرقنا على الارض جرعة

عالم بخروش لااله الا هوست غافل بكمان كه دشمنست اين يادوست دريا بوجود خويش موجى دارد خس پندارد كه اين كشاكش از اوست فهذه اللوازم ياحبيبى هى غايات عرضية ان اريد بالفاية مايجعل الفاعل فاعلاً.

وذاتية أن أريد بها مايترتب على الفعل بالذات لابالعرض كوجود مبادى الشر وغيرها في الطبايع الهيولانية .

فانقلت: هذه اللوازم الثانوية مع ملزوماته التى هى كون تلك المبادى على كمالاته الأقصى يجب ان يكون متصورا لتلك المبادى سواء كان التصور بالذات كما فى الملزومات او بالعرض كما فى اللوازم مع ان طائفة من تلك المبادى انما هى القوى الطبيعية التى لاشعور لها اصلا.

قلت: نفى الشعور مطلقا (1) ولو بوجه ضعيف عن الطبايع مما لا سبيل لنا اليه بل الفحص والنظر يثبتانه فان الطبيعة لولم يكن لها فى افاعيلها مقتضى ذاتى لما فعلته بالذات ضرورة اذا لم يكن لمقتضاها وجود الا آخرا فله نحو من الثبوت اولاً المستلزم لنحو من الشعور وان لم يكن على سبيل الروية والفكر بل الحق عدمه

(۱) شعبوروعلم بمعنای بسیط و فطری برای همه حقایق ثابت است و علم مرکب برای برخی ازحقایق که ازماده و جسم متحرك دورند اما دلیل بر این معنی از این قرار است: بدون شك صریح و جود حق علت حقایق و جودی است و آنچه که مدخلیت در علیت و خالقیت و مبدئیت حق دارد زائد بر ذات حق نمیباشد و صفات کمالیه عین و جود حقند و صریح ذات حق با وصف این که همه کمالات عین و جود اوست متجلی در اشیاست و متنزل از حق نفس حقایق و جودیه است بنابر این و جود نازل از سماء اطلاق باراضی تقیید دارای همه کمالات مستجن در غیب و جود داست ولی کمالات نازل از حقیقت و جود چه آنکه انحطاط ازمقام و جوبی، کلازم مخلوقیت است و کمالات نازل از حقیقت و جود در عالم ماده بقدر و جود خود از وشدت و ضعف تابع اصل و جود است لذا حقایق مو جود در عالم ماده بقدر و جود خود از علم بهره دارند و لذا قال المؤلف العظیم: بل هذه الصفات عینه تعالی و هو بذا ته المتوجود ات مع جمیع الاشیاء لأنها مظاهر ذا ته و مجالی صفاته... غایة الامر ان تلك الصفات فی الموجود ات متفاو ته ظهور آ و خفاء آ...

كما في القرآن «وان من شيء الا يسبح بحمده في القرآن «وان من شيء الا يسبح بحمده في القوات المسبيحهم » .

(فان قلت) ؟: قد يستدل من جهة الحكام الفعل و اتقانه على روية الفاعل وقصيده ،

وانت تقول: ليس افاعيل المبادى الذاتية على سبيل القصد والروية ؟ (قلت) فان كان مع الروية والقصد الى حصولها اولا يكون ؛ والروية لايجعل الفعل ذاغاية كما انه يحصل الولد وان اقترن معها روية وقصد .

و مما يؤيد هذا: ان نفسالروية فعل ذو غاية وهي لايحتاج الى روية اخرى .

وايضاً اصحاب ملكات الصناعات كالكاتب الماهر لايروى في كل حرف وكذا المواد الماهر لايتفكر في كل نقرة .

واذا روى الكاتب في كتبه حرفا اوالعواد في نقره يتبلد .

فللطبيعة غايات بلاقصد وروية وقريب من هذااعتصام الزالق بما يعتصمه ومبادرة الي حك العضو بلا فكرة وروية .

فانقلت: قد صرحوا بانالفاية قديكون فينفسالفاعل كالفرح والفلبة وقد يكون في القابل كصورة الكرسي في الخشب وقد يكون في شيء ثالث خارج عن الفاعل جميعا كرضاء فلان وقد علم من تقسيمهم هذا انالفاية لايجب ان يكون غير حامل فيما دون الفاعل. [غير حاصل في مادون الفاعل].

قلت: الكلام فى الفاية الذاتية التى يجعل الفاعل فاعلا وهى بالحقيقة ماهى متمثلة فى نفس الفاعل ان جاز له التمثل كالعقول والنفوس والطبايع اويكون عين معقولية الفاعل لذاته المعشوقة المستتبعة لوجود المفعول كذات البارى المصدر لنظام الخير فى الكل لأجل معقولية ذاته .

والفايات المذكورة في التقسيم انماهي غايات عرضية لانها خارجة عن الفاعل.

۱ ـ س ۱۷ ، ی ۲۹ ،

۲ این مباحث را مؤلف بزرگ در اسفار تقریر فرموده و برخی ازاشکالاتی را که دراین جابصورت (انقلت) بیان کرده در اسفار بصورت (سؤال) تقریر فرموده است .

فان محصل صورة الكرسى فى الخشب بعمله و قاصد رضاء انسان بفعله ليس غرضه الاطلب اولوية يعود الى نفسه .

وكذاالبانى لا يبنى بناء بيته للإستقرار وللأجرة الالحصول الفاية الأخيرة وهى الأولوية العائدة الى نفسه .

نعم حصول الصورة فى القابل وغيرها من رضاء فلان اوسكنى الدار ونحوها انما هى غاية بمعنى نهاية الفعل .

والتقسيم المذكور انما يتأتى فيها اماالفايةالتى هى اقصى مايطلبالشىء لاحله فلا.

(فان قلت): قديكون لبعض الأشياء غاية بالمعنا الأخير ولفايته غاية وهكذا الى غير النهاية فلا يكون غاية قصوى يسكن لديه كأشخاص الكائنات؛ مع انك تقول: الفاية القصوى بالمعنى الأخير ايضاً هو البارى جل اسمه .

قلت: الفاية هناك نفس طبيعة تلكالأشخاص وكانت ممتنعة الإستبقاء الا فى صمن اشخاص بلانهاية فهذا الاستبقاء امر واحد لابد فى حصوله من وجود تلك الأشخاص الفير المتناهية فوجوداتها غايات عرضية ضرورية لا ذاتية فهى فى حصول الفاعل فكما ينتهى ساسلة العلل الفاعلية الى الواجب تعالى كذلك ينتهى سلسلة الفايات الى الفاية القصوى التى هى ذاته تعالى فالله هو الأول و الآخر ، منه ابتداء الأمر واليه ينساق الوجود .

فقد تحقق وتبين من تضاعيف ماذكرناه ان البارى تعالى هو الغاية القصوى بالمعنيين (1) .

(۱) قال في كتابه الكبير: قد استوضح من تضاعيف ماذكرناه ان المبدء الأول هو الذي ابتدء الأمر واليه ينساق وانكشف انه هو الغاية بالمعنيين بوجهين. احدهما بوجه الداتية والعرضية والآخر بحسب الوجود العيني لذاته والتحقق العرفاني لغيره...» قال وحيد عصره وفريد دهره المحقق المحشى (السبزواري) في حواشيه على هذا الموضع من الاسفار:

«اى بينهما فرق اعتبارى من وجهين كل منهما مؤسس الأثنينية ومحصلها وكأنه فصل مقسم للغاية بمعنى المنتهى اليه للحركات والافعال والطلبات، لا ان مابه الإفتراق المذكور من الطوارى بين الإثنينية وكذا الفرق بين الوجهين اعتبارى من المبك اعتبارى من

والفرق بينهما انما هو بحسب الوجود العينى لذاته والتحقق العرفانى لغيره. يعنى بذلك انه تعالى هو الأول بالإضافة الى الوجود اذ صدر منه وله الكل على رتمة واحدا بعد واحد.

اعتباري .

وخلاصة ماذكر من زيادة التبصرة الى التذنيب! ان الغاية الأخيره لجميع العالم لها ثلاثة معان (احدهما) العلة الغائية وقد علمت اعتبار السبق في علم الفاعل فيها وانها علمه السابق الفعلى بوجه الخير في النظام الكلى (چون اراده حق همان علم حق است به نظام اتم واراده وعلم حق مبدء نظام كلى است ومحيط و واسع وشامل همه اشياء است برخلاف اراده انساني مثلا كه مبدء افاعيل جزئيه ونفس انساني مدبر نظام جزيي بدن است. مراد از كلى دراصطلاح اكابر معناي سعى محيط واسع است نه كلى باصطلاح اهل ميزان) . و (ثانيها) : الغاية بمعنى ماينتهى اليها الفعل ويعتبر فيها النهاية، وهذا قسمان: احدهما: ماينتهى اليه

۱ـ دراسفار آنچهرا که آخر اینرساله تحریر نمودهاست به عنوان «زیادهٔ تبصرهٔ» و بعداز ذکـر آنچه را که محقق سبزواری تقریر نمودهاست وما نقل کردیم مطلبرا به «تلنیب» ختم نمودهاست و به تحریر فصول عرفانی اسفار که مشتمل بر عالی ترین مباحث ومسائل فلسفی است پرداخته است .

ملاصدرا گویا دراسفار هم نظر بهجواب مسائل اینسائل داشتهاست وبرخی ازمشکلاترا بهعنوان سئوال و جواب تقریر و تحقیق فرمودهاست بوجود اینرساله که بسیار عالمانه نوشته شدهاست در چند مورد از آثار خود ازجمله اواخر تعلیقات خود بر حکمت اشراق وشرحآن (شرح علامهٔ شیرازی) تحقیق درنحوهٔ ظهور نفس واین که بچه نحو میشود بین مجرد ومادی (روح وبدن) ترکیب طبیعی بوجود آید و فقط دربین حکمای عظام دورهٔ اسلامی او این مسأله را بنحوی جامع الاطراف تحقیق فرموده است تصریح کرده و حل مشکل را به نحو تفصیل بجوابهای خود از سؤالات یکی از اصد قا ارجاع داده است.

۲- مسلما علت غایی باید قبلان وجود خارجی فعل یك نحو تقرر و تحققی داشته باشد اگرچه این سبق غیرزمانی و بحسب تحقق خارجی عین وجود فاعل باشد و دربرخی از موارد نیز متمم فاعلیت فاعل و بحسب زمان مقدم بر فعل وجهت متمم فاعلیت فاعل است و فاعل زمانی بهمین جهت فاعل حقیقی نیست و در فعل نیز دایره اختیاد او ضعیف و بحسب و اقع در افعال او یك نوع اضطرار تحقق دارد و فاعل بنحو اطلاق و مختار بنمام معنای كلمه حق اول است .

وهوالآخر بالإضافة الى سيرالمسافرين اليه فانهم لايزالون مترقين من منزل الى منزل الى ان يقع الإنتهاء الى تلك الحضرة فيكون ذلك آخر السفر، فهو آخر

الفعل بالذات والآخر ماينتهى اليه بالعرض وهذا ان هماالمراد بالذاتية والعرضية وبحسب الوجودالعلمى لذاته والتحققالعرفانى لغيره يعنى وجوده العينى النفسى لذاته ماينتهى اليه بالذات هذا الفعل الكلى والايجاد المطلق. ووجوده الرابطى لغير ممعروفاً ماينتهى اليه بالعرض وانما مغايرة هاتين العلمين مادام بقاء ما للعارف، وعند الطمس الصرف والفناء المطلق اوالعلم الحضورى من باب علم الفانى بالمفنى لا يبقى شىء حتى يتحقق وجود رابط ، والمعروفية صفة آتية له تعالى كالعلم» انتهى ماحرره وحققه الحكيم المحشى (قده) .

بنابراین (احببت) ملازماست با شهود ذات ملازم بااسماء وصفات ملازم بااعیان و مفاهیم وماهیات بااین قید که اسماء مشهود حقند بعین شهودذات – شهودا مفصلا – واعیان لازم اسماء مشهود حقند – شهودا مجملا – وازاین شهود و تجلی و تحرك غیبی اسماء طالب اعیان جهت اظهار وجود کمال خود و اعیان طالب ظهور اسماء و تجلی صفات در کسوت خود جهت خروج از ظلمت امکانی و تنور بنور واجبیاست و سمت اسماء باعیان سمتفاعلی و طلب اعیان تجلی اسماء را بنحو قبول ملازم بایكنوع انفعال و تأثر ذاتی غیر مجعول مبرا از حرکت و قوه و استعداد لازم جسمانیات وحقایق موجود دردار حرکات و متحرکات است و ظهور اعیان لازم اسماء وصفات ناشیاز فیض اقدس است که این فیض عین مفیض ومفاض و مستفیض است و ملازم است با تجلی اسماء در اعیان ثابته و حقایق امکانیه به تجلی واحد تفصیلی ناشی از فیض مقدس و وجود منبسط می باشد و کلمهٔ قدسیه (فخلقت) حکایت واردین حقیقت نماید که:

سایهٔ معشوق اگر افتاد برعاشق چهشد ما باو محتاجبودیم او بما مشتاق بود

کلمهٔ مقدسهٔ (لکی اعرف) حکایت نماید از نهایت و غایت وجودی اشیاء و مظاهر اسماء و صفات حق که هر وجودی باندازهٔ سعهٔ وجودی خود طالب عاشق حقاست و نیسز بقدر حد وجودی خود معرفت حق ازبرای او در قوس صعودی حاصل آید کهاندازه و مقدار معرفت تابع حوصلهٔ وجودی عارف است نه سعهٔ کمالی و وجودی معروف (حق) که (ادراك

4-

## في المشاهدة، اول في الوجود .

المفاض عليه للمفيض بقدر الإفاضة لابمر تبة المفيض ١) .

بعبارت دیگر: کثرات اعم از اسماء وصفات و اعیان و ماهیات بوجودی واحدجمعی احدی عاری از شوائب کافه تراکیب درمقام ذات غیبی الهی احدی موجودند و دراین مقام کثرت و سوائیت و دوئیت اگرچه نسبی باشد وجود و تحقق ندارد. اگر الله اسم ذات باشد لفظ – الصمد – اشاره است باین مقام و ذات و مرتبه که همه این تعابیر از برای صرف تفهیم است بمقتضای (کنت کنزاً مخفیا فاحببت) از موطن و حدت صرفه متنزل بکشرت نسبی شد و از این حرکت غیبی اسماء و صفات ظاهر شد ، منشأ این حرکت غیبی عشق بذات و اسماء و صفات و حفات و حفات و عشق سبب

۱- « من نیم جنس شهنشه؛ دور از ازاو \_ لیكدارم از تجلی نور ازاو » عین ثابت برخی از سالكان بحد معینی تعین ندارد و قوهٔ قبول آنان \_ حد یقف \_ نپذیرد و از دریای رحمت خاصهٔ حق حالت سیرآبی بآنان دست نمیدهد وجمیع مظاهر وجودی را پشتسر می گذارند و بهشت و جهنسم را بلعیده و پا برفرق همه مراتب وجودی می گذارند که :

ای عجب بلبل که بکشاید دهان تا خبورد او خسار را با گلستان این نهمرغست این نهنگ آتش است جمله ناخوشهابهپیشوی خوشاست

واليه اشار مولانا (ره):

هرکه جز ماهی ز آبس سیر شد آنکه بیروزیست روزش دیـر شد

نهایت سیر این دسته از کُمل شهود حق است بصریح ذات ومشاهدهٔ حق عاری از کسوت اسماء و صفات که «کمال التوحید نفی الصفات عنه» در حدیث شریف اشاره شده است به غیایت تجلی بمعنای دیگر که از آن به \_ جلاء و استجلاء \_ تعبیر نموده اند .

شهود حق ذاتخودرا درکسوت اسماء و صفات نهایت (جلاء) وشهود ذات خودرا درکسوت معانی وحقایق خارجی ناشی از تجلیات اسمائیه وصفاتیه بکمال بانهایت استجلاء نامیده انه و ونیز ظهور حق در وجودانسان کامل محمدی نهایت استجلاء وشهود حق در هر مظهری از مظاهر نهایت جلاء و بعکس این ممنا نیز درکلمات برخی از اهل تحقیق دیده شده است.

۲ ای خوش آنوقتی کهپیش از روزوشب فارغ از انده و عاری از تعب متحد سودیم با شاه وجود حکم غیسریت بکلی محدو بود

# وانالله عزوجل حيث انبأنا عن غاية وجود العالم بالمعنى الثانى قال: (1) «كنت

تجلى شد كه رقيقة عشقية الهيه سبب ظهور او ازمقام اجمال بمرتبة تفصيل نسبى گرديد واسماء وصفات ظاهرشد و چون اعيان ثابته صورت وظهور لاينفك اسماء الهيهاند ازرقيقة عشقيه اعيان ثابته بظهور تفصيلى (بهتبع اسماء وصفات) ظهورنمودند و چون عشق بذات و حباسماء وصفات كماليهمنفك از حب وعشق بهلوازم اسماء وصفات نيست و ازطرفى طلب از اعيان ذاتى است و وجود و كمالات وجود بالذات مطلوب اعيان است از تجلى فيض مقدس كه صورت فيض اقدس است مفاهيم واعيان وماهيات بوجود وظهور تفصيلى در عرصة عين تحقق يافتند . بنابراين كمال جلاء عبارت است از تجلى حق به صور اسماء و كمال استجلاء تجلى وظهور حق است در مرءات جميع اشياء . بنا براين خلق حجاب حق وحق باطن خلق ظاهر الحق وهو الظاهر و الباطن و اليه ترجع الأمور). نزداهل حجاب خلق ظاهر وحق باطن و نزداهل شهود خلق باطن وحق ظاهر است .

« توخود حجاب خودی ، حافظ ازمیان برخیز »

(١) قوله : «كنت كنزاً مخفياً..» وهو انبأنا بوجودالغاية الثاني للعالم ...

در علم اعلى بيان شده است كه غايت وجودى هرمعلول بعينها علت مفيض آن خواهد بود واين همان معناست كه عرفاى عظام فرموده اند: «النهايات هى الرجوع الى البدايات» موافقاً لقوله تعالى: «هو الأول و الآخر و الظاهر و الباطن».

وچون معرفت عینی غایت وجود خلق است باید عرفان حق اگرچه بوجهی از وجوه ماشد ممکن التحقق باشد و نیز باید برخی از موجودات بحسب نهایات وجود فانی در مرتبه واحدیت و متحد بامقام تعین اول گردند و چون عقول طولیه توسط عقل اول بنفس وجود عینی حقرا شهود مینمایند و عقل اول نیز باعتبار حد وجودی متنزل از مقام احدیت و واحدیت است ناچار باید بعضی از افراد انسان باعتبار نهایت و جودی و قوس صعودی بمقام فناء فی الله و مرتبه لی معالله برسند که:

فرشته گرچه دارد قرب درگاه نگنجید، در مقیام «لی معالله»۱

۱ نهایت سیروجود امکانی درمعراج ترکیب و قوس صعودی ببدایت وجود امکانی تحقق نمی بابد که مرتبهٔ بدایت وجود امکانی در قوس زول تمین وجود مطلق بوجود عقل اول است و درنهایات وجود حقیقت انسان کامل از این مرتبه بمقامات و مراتب فوق این مرتبه عروج می نماید. والیه اشار بقوله تمالی: «دنی»

كنزا مخفيا فاحببت أن أعرف فخلقت الخلق لكى أعرف».

فدلنا على انالفاية القصوى لوجود العالم هوالله معروفا كما انه الفاعل والعلة الفاءنة له وحوداً.

ودلنا ايضاً على بعض الفايات المتوسطة بقوله: «لولاك لما خلقت الأفلاك» .

غایت وجود امکانی فاعل اوست واگر سیر صعودی حقایق امکانیه بحق اول منجر نشود با آنکه فاعل آنها حقاست لازم آید که ازبرای شیء دوصورت تمامیه و کمالیه موجود باشد – کما حققناه فی محله –

اما کیفیت تجلی وظهور حق بوجهی که مأنوس با اذهان وافکار باشد از این قرار است که (کنت) اشارتست بهذات صرف احدی که جمیع صفات و اسماء و احکام و آثار درآن بنحو فناء کثرت دروحدت یا وجدان وحدت نسبت بکثرت ودربرداشتن کشرات بوجودی صرف وغیرمحدود وغیرقابل اشاره وحکایت کهازآن به غیب ذات و کنز مخفی واحدیت ذاتیه و عنقاء مُغرب تعبیر کردهاند و اطلاق لفظ (موجود-ووجود) بر این مرتبه ازباب تفهیماست نه لفظ حاکی از مسمی و محکی عنه و (احببت) اشارت است از تجلی ارفع اعلی و مقدس از شوائب ترکیب و مرتبه ظهور مفاهیم اسمائیه و صفاتیهٔ حاکیه از ذات و احدی متصف به جمیع اسماء و صفات و عناوین حاکی از کمالات ذات که بوجهی مغایر و بوجهی عین ذاتند و این (احببت) حکایت می کند از یك نوع تنزل و تحرك غیبی ملازم با طهور ذات از برای ذات شهود دات در کسوت اسماء و صفات؛ کثر تی مبرا از شوائب ترکیب عینی و خارجی و این تحرك غیبی منزه از قوه و استعداد ملازم با عنوان صمدیت؛ جامعیت نسبت بجمیع کمالات و اسماء حسنی و صفات علیای ملازم با شهود این کمالات و لوازم اسماء و صفات از اعیان و مفاهیم و جمیع کثرات منطوی در و جود و احد و مشهور از برای ذات (کالشجرة فی النواة) و از همین تجلی ارفع اعلی و تنزل مقدس و مبرا از شوائب ذات (کالشجرة فی النواة) و از همین تجلی ارفع اعلی و تنزل مقدس و مبرا از شوائب دات و نوازی و نوازه مین تجلی ارفع اعلی و تنزل مقدس و مبرا از شوائب ایکانی و نقایس حدی (جاءت الکثرة ماشئت و کمشئت) .

فتدلی، فكان قاب قوسین، او ادنی» لذا درمقام فناء انسان درحق ورجوع نهایت بهبدایت احكام وجود امكانی از قبیل مرءاتیت و آیتبودن وظلیت دروجود ذی ظل وصاحب آیت محو میشود و عابد از معبود دراین مقام متمیز نیست . پس عدم گردم ـ عدم چون ارغنون گویدم : انا الیه راجعون

فالفاية الأخيرة لوجود العالم أنما هي وجوده تعالى ولقاءالله عزوجل.

لذلك بنى العالم ولأجله نظم النظام والى ذلك ينساق الوجود «و ان الى ربك المنتهى» \. المنتهى . \

واذا بلغالكلام الى هذاالمبلغ الذى لم ير مثله اعين الأنام فاعلم ياوليى وفقك الله ان ما ذكرناه انمايكون فى الفايات الحقة المطلقة وهاهنا غايات اخر وهمية كما اشرنا اليه مجعولة زينت بطوائف من الناس فهم سالكون اليها فى لبس وعماية من غير بصيرة ودراية وهم كل الناس الا عبادالله المخلصين .

واعلم ان هاءلاءالطوايف ليسوا بمحلنظر ولى الوجود ولا يعبو الله بهم فانهم مع ولى الوجود فى شقاق فانهم متوجهون الى غير ماوجه الله اليه الوجود ونظم النظام فهم فى شق والوجود فى شق؛ فهم ليسوا عبادالله فى الحقيقة ولا الله مولاهم وسيدهم وانما اولياءهم ما تولوا من الهوا، فله لامحالة ولى وهو شيطان من الطواغيت .

فان شئت سمهم عبدة الهوا وان شئت سمهم عبدة الطاغوت فقد نزل بكل ذلك القرآن فمن تولى الله واحب لقاءه وجرى على ما اجرى عليه النظام الحقيقى تولاهم وهو يتولى الصالحين .

ومن تعدى ذلك فطغى وتولى الطواغيت واتبع الهوى، فلكل نوع من الهوى، طاغوت مشخص لكل معبود و وجه اليه كقوله «افرايت من اتخذ الهه هويه»  $^{\mathsf{Y}}$  .

وانك لتعلم ان النظامات الوهمية والفايات الجزئية تضمحل ولا تبقى متى هلك هذا الدار وانتقل الأمر الى الواحد القهار .

كل من كان وليه الطاغوت والطاغوت من جوهر هذه النشأة الدنيوية فكما معنت هذه النشأة (١) في العدم ازداد الطاغوت اضمحلالا في ذهب به ممعنا في

(١) لعلم تقول: ان للنفس في مقام خياله اقتداراً على التصوير كما حققه في المعاد

۱ - س ۵۳ ، ی ۹۳ .

٢ ـ س ه } ، ي ٢٢ ،

٣- والظاهر: فكلّما ... كما فى الاسفار ولكن فى النسخة التى اهتمدنا عليها: فكما ... والحق انه غلط من الناسخ والمتعبّن: فكلّما ... امعنت هـده ...

ورودهالعدم متقلبًا به في الدركات حتى تحله دارالبوار .

فاياك ياحبيبى ومتابعة الهوا والركون الى زخارف الدنيا جعلك واياى من عباده الصالحين ٢ الذين يتولاهم رحمته يوم الدين .

فالملاءم والمنافر ماهو موجود لها وهوالمدرك بالذات لابالعرض... اقــول: ويعلم ان مألوفات هذه الطوايف المحسوسات الطبيعية فلا يتسلى بخيالاتها كمن يفوت ماله ويتوفى ولده فى الدنيا فلا يتسلى بخيالهما (المال والولد) بل يتحزن اكثر وايضاً عقد قلبهم على فواتهما وذلك الايقان لايفارقه...»

آنچه که باید دراین مسأله بااهمیت تلقی شود آنست که صور اخروی که حاصل از تجسم اعمالند (این قید در این جا لازم است) برطبق صور حاصل در نفوس در روح متقرر نمیشود بل که انسان هنگام انشاء صور اشیاء خارجی جهت انجام اعمال و افعال (اعم از افعال زشت یازیبا) اراده و نیت و غرض منشأ افعال در نحوهٔ ظهور صور در برزخ نفس انسانی اثر عجیبی دارد وصور حاصل ازاعمال در آخرت و برزخ به صوری مناسب آن نشأه و نیز روح عمل در باطن و صقع نفس متقرر میشود چون روز قیامت و آخرت روز حصول ثمرهٔ افعال واعمال است تصور یتیم و اکل مال او در آخرت مطابق صور تی که شخص متجاه ز به حقوق مردم و حدود الهی در نفس خود ایجاد نموده است ظاهر نمیشود بل که منقلب به آتش دردناك می شود (نعوذ بالله من تبعات اعمالنا) که باید مأکول ظالم در آخرت و اقع شود و عذاب آخرت از آنجهت دردناك است که از طریق جهات خارجی و ارد بر اجسام اخروی و برظاهر از راه اجسام بر نفوس و ارواح آنها نمیشود بل که از صمیم روح شعله و میشود و برظاهر سرایت می کند و حرکات اهل نار دوری و غیر مستقیم است لذا اگر منشأ این عذاب مستحکم در روح انسان شده باشد زائل نخواهد شد و معذب در آخرت امری داخلی است نه خارجی در در و انسان شده باشد زائل نخواهد شد و معذب در آخرت امری داخلی است نه خارجی در در و انسان شده باشد زائل نخواهد شد و معذب در آخرت امری داخلی است نه خارجی در روح انسان شده باشد زائل نخواهد شد و معذب در آخرت امری داخلی است نه خارجی .

تجسم صور حاصل از اعمال بهصور مناسب باروح نیات ونشآت آخرت ازضروریات است واز لوازم لاینفك نفوس لذا دراخبار وارداست كه: مردم برطبق نیاتخود محشور میشوند (وخاصیة تبدلالنشئآت كتبدل سنی القحط سبع بقرات عجاف فی الرؤیا...)

١- منقلباً به في الدركات (الاسفار) . ط ك ١٢٨٢ ه ق. ج١ ص١٨٢ .

٢ ـ في الاسفار: واللين ٠٠٠

### المسألة الثانية

# انالمحققين(١) قداتفقوا على انالجوهر ذاتى لماتحته وقد سمعت هذا

(١) قول السائل: ان المحققين قداتفقو على ان الجوهر ذاتي ...

اقول: كلمات اهل تحقيق دراين مسأله مختلف ودرخور دقت و تحقيق است. محقق لاهيجي درحواشي مختصر خود برتجريد علامة طوسي گويد: «... والمقصود (يعني مقصود مؤلف تجريد خواجه) ان الجوهر والعرض ليسابجنسين لماتحتهما وانماعبتر (علامه طوسي) من نفي الجنسية بكونهما من الامور الاعتبارية لاستلزامه له فان جنس الشيء من اجزاء الحقيقة فلا يكون امراً اعتبارياً. وكونهما امرين اعتباريين بعد ابطال جنسيتهما ظ: اذليس في الخارج امر زايد على حقيقة افرادهما بالضرورة يكون هو الجوهرية او العرضية بل لو امكن كونهما من الامور الخارجية لوجب كونهما من الذاتيات ولذلك لم يزد لدعوى كونهما من الأمور الخارجية الإعتبارية شيئاً على ادلة نفي جنسيتهما .

محقق لاهيجى بعداز تحرير تعليقة مذكور درشرح اين كلام خواجه كهفر موده است: «اختلف العلماء فى ان الجوهر جنس...» گفته است: «المتكلمون ذهبوا على نفى جنسيتهما والحكماء قالوا بجنسية الجوهر والظاهر ان النزاع لفظى فان المعنى الذى ذهب المثبتون

۱ ملاعبدالرزاق شرح مبسوطی بر تجرید نوشتهاست که آنرا شوارق نامیدهاست این شسرح برکلیهٔ مباحث امورعامه وجواهر و اعراض وقسمتی از الهیات تا اواخر مبحث علم باری نوشته شده است چون آنرا مفصل دانسته گوید: «فصرفت عنانالعزیمة ثانیا الیالایجاز فیمقاصدها مع احسراز فوائدها...» .

دراین مسأله ازجهات متعدد بحث شدهاست ازجمله آنکه اصولاً جوهر وعرض صلاحیت ازبرای آنکه جنسالاجناس واقعشوند دارند یانه ۱ دیگرآنکه معنای کلی جوهر وعرض بچه اعتبار جنس واقع شدهاند آیا بفرضآنکه جوهر جنس باشد عرض هم همین حکمرا دارد یانه ۱ فرق بین ایندو دراین امر چیست ۱

۲- ظاهر آنست که کلمهٔ (الخارجیة) ازناسخ اضافه شده است چون امر خارجی باامر اعتباری متباین است وعبارت صحیح اینست: لدعوی کونهما من الامور الاعتباریة شیئا علی... والله اعلم بالصواب.
 ۳- نزاع هرگز لفظی نیست جوهر جنس الاجناس وعرض هرگز امکان ندارد جنس عالی باشد کما سنحققه فی هذه الحواشی بعون الله تعالی ومشیته.

### من حضرتكم .

الى جنسيته ليس هوالذى نفاه النافون. قال بعض: ان للجوهر معنيين ، احدهماالموجود بالفعل لافى الموضوع وان هذا ليس حداً لمقولة الجوهر بل هو من العرضيات اللاحقة . وثانيهما الماهية التى هى فى ذاتها بحيث حقها ان تكون قائمة لا فى موضوع وهذا حد الجنس الأقصى لأجناس الجواهر اذله بالنسبة اليها خواص الذاتى بالنسبة الى ماهو ذاتى له هذا! وانت تعلم ان ادلة النفاة لا تنتهض على ابطال هذا! .

صاحب شوارق درشرح قولخواجه (كما انالعرض لبس بجنس...) گويد: «هذا كالمتفق عليه كما صرح به بعضهم ، الا ان بعضاً منالأعاظم صرح بجنسيةالعرض ايضا لما تحته وحكم بان للمعقولاتالجائز ان [الجايزات] جنسين اقصيين احدهما الجوهروالآخر العرض واثبتها في كتبه بما يطول ذكرها ؛ وحاصلها انالعرض يطلق على معنيين، الموجود في الموضوع وليس له صلاح ان يكون حداً لمقولةالعرض والطبيعة الناعتة التي حقها بحسب شخصيتها وبحسب نفس طبيعتها جميعاً ان يكون قائمة في الموضوع وهذا هو الجنس الأقصى لمقولة العرض لغير [بعين] ما يدل على جنسية الجوهر بالمعنى الثاني لما تحته فلا فرق في ذلك بينهما».

مراد حكيم محقق لاهيجى –قده – ازبعض الأعاظم سيد ميره حمد باقر داماد – ثالث المعلمين – استاد استاد خوداست كه برخى از آثار خودرا درعصر ميرداماد نوشته است ودر مقام نقل مطالب ازاو به: بعض الأعاظم – دام ظله – تعبير نموده است كما اين كه حكيم عارف وفقيه علام آخوند فيض كثيرى از آثار خودرا درزمان حيات ميرداماد نوشته است و ملا صدرا درعصر استاد خود داراى حوزه فلسفى بوده است و اهل تحقيق وصاحبان بصيرت اورا بر استاد خود ترجيح داده اند و او نيز آثار مهم خودرا درعصر مير تأليف كرده است ودرعصر فيض ازاو به (صدر المتألهين) تعبير نموده اند مير داماد در قبسات و برخى ديگر از آثار خود تصريح نموده است كه عرض نيز جنس اقصاى مقولات عرضى بشمار ميرود ولى سر آنكه جوهر جنس الأجناس است و عرض اين حكم را ندارد آنستكه ملاصدرا در

۱ـ قائلان به نفی جنسیت جوهر بطور مطلق نفی این معنا نموده اند وهمین تقریر را در کلمات اعلام
 فن دیده اند این خود اشکالاتی است برآنها که چرا این تفصیل را ندیده گرفته اند .

# فقد اشكل الأمر (على) فىذلك فانه يستازم تركب المجردات فى الخارج بل

تعليقات خود برحكمت اشراق وشرحآن بطور مختصر بيان كردهاستا.

چون اين مسأله يكى ازمباحث دقيق حكمى است لابأس بذكر بعض الأقوال ثم بيان ماهو المحق و الصواب تأييداً لما حققه المؤلف «رضى الله عنه» .

مير درقبسات گفتهاست: «لاتنسين ما قد تحققه في اضعاف ماتلي عليك في ساير الكتب: ان سنخ جوهرالمهية وجوهرياتها واجبة الإنحفاظ في جميع انحاء الوجود واوعية التحقق، اليست الوجودات بأسرها منعوارض المهية والعوارض لاتبدل جوهر الحقيقة ولا تغير سنخ المهية». مير داماد بعداز بيان اين معنى كه ذاتيات در جميع انحاى وجودات محفوظ است و قبول تغير و تبدل نمي نمايد و معقول ومفهوم ۲ ازجوهر، جوهراست وهويات واشخاص جواهر وافراد آن نيز جوهرند واين معنا درعرض يعنى معقول ومفهوم ازعرض ومصداق وفرد عرض نيز بدون فرق محفوظ است وملاك جوهريت و عرضيت انحفاظ معناى جوهرى وعرضياست درسنخ ماهيت محفوظ غير متبدل گفته است:

ا نگارندهٔ اینسطور قبلاز مراجعه به تعلیقات باین مطلب پی بردم، ایام استفاده از محضر حکیم بارع و فقیه کامل آقامیرزا ابوالحسن قزوینی «دامت برکاته وجعلنی الله تعالی عن کل مکروه فداه» در شهر قزوین بایکی از دوستان (فاضل بارع و دانشمند جامع آقامیرزا ابوالقاسم خسرمشاهی دامت افاداته که از فضلای این عصر ند) در این مسأله بحث می نمودیم دریافتم که معنای جو هری باعتبار آنکه دویده در هیولای اولی وصور حالهٔ در هیولی و اجناس و فصول متحد بااجناس تا فصل انسانی که فصل الفصول است و در هویات نفوس و عقول بنحو ابهام و تردید و عدم تحصل مأخوذ است و نیز در قوس نزول این معنا بنحو ابهام در عقول طولیه و عوالم برزخی تاقوه و جود که ماده مبهمه باشد محفوظ است محقق معنای جنسی است ولی مفهوم عرض باعتبار تباین بالله ات موجود در اجناس عرضی این حکم را ندارد مثلامعنای کمی و کیفی هیچ جهت اشتر الدند ار ندار ندار تر و مود و این منهوم عرض بر اکثر از دومقوله متباین بالله ات صدق می کند مثل و جود خارج از مقولات است و ملاك خروج شیء اعم از مفهوم و مصداق از مقولات ماهری صدق و با تحقق آن شی است در اکثر از یك مقوله مثل شی و وجود و امكان و وجوب و از جمله مفهوم عرض .

۲- دراین جا نیز مطلب باین سادگی نیست و انحفاظ معنا ومفهوم درسنخ مفهوم و معقول ازجوهر سبب آنکه مفهوم جوهر بحسب وجود عقلی شود نمی باشد ..

«... انمقولة الجوهر لأنواع الجواهر و اجناسها هى المهية المنعوتية التى حقتها فى الأعيان اى فى حد نفس ماهياتها المرسلة بحسب نفسها من حيث هى هى مع عزل اللحظ عن خصوصيات الوجودات ان يكون قائمة الذات لافى الموضوع .

ومقولة العرض لأنواع الاعراض واجناسها هى الطبيعة الناعتية التى حقها بحسبنفس ماهيتها المرسلة من حيث هى هى وبحسب خصوصية الشخصية جميعاً ان تكون قائمة الذات فى موضوع .

فالعرض مافى حد نفسه بحيث يكون حقه بحسب ماهيته وبحسب خصوصية شخصيته جميعا ان تقرره ووجوده فى الموضوع . والجوهر مافى حد فاته بحيث يكون حقه بحسب نفس ماهيته لأبحسب خصوص نحو وجوه تشخصه ان يكون تقرره ووجوده لا فىموضوع .

والمحل انمايكاونموضوعاً للحال فيهاذا كان لشخصيته ولمهيته جميعا. فاذن المقولات الجايزات جنسان اقصيان وكل حقيقة متأصلة من الماهيات الممكنة تمحت احد ذينك الجنسين الأقصيين لامحالة – فليتثبت » .

در کلام این محقق بزرگ موارد مناقشه زیاداست یکی آنکه عناوین معانی جوهری و عرضی که درنشأهٔ ذهن حاصل می شوند جوهر ویاعرض می باشند بحسب معنی و مفهوم ولی مصداق جوهر وعرض نیستند کما حققه المحتن العظیم و تلمیده الأعظم مؤلف هذه الرسالة «ولا یلزم ان یکون مفهوم الجوهر فرداً لنفسه ولا ایضاً معنی الحیوان فرداً لنفسه» چون شیء وقتی فرد جوهر ویا عرض محسوب میشود که علاوه بر اخذ مفهوم جوهر ویا کیف ویا کم درماهیت آن شیء بحسب و جود خارجی شیء معقول آثار مترقب از مقولهٔ جوهر ویا عرض نیز بر آن متر تب شود «ولا منافاة بین کون الشیء مفهوم الجوهر وفرداً للعرض» .

اما تقریر این مطلب که بچه اعتبار مفهوم جوهر ومفهوم عرض جنس اقصی ازبرای مقولات جوهریه و عرضیه اند درقبسات گویدا:

« فالقول الفصل ان الجوهر يطلق على معنيين: الموجود لافي موضوع ولايستراب في ان هذا المعنى ليس حداً لمقولة الجوهر، بلهو من العرضيات اللاحقة والمهية المتأصلة التي

هى فى حد جوهرها بحيث حقها ان تكون بحسب نفس طبيعتها المرسلة قائمة الذات لا فى الموضوع وهذا المفهوم حدالجنس الأقصى لأجناس الجواهر ؛ لما ان لطباع هذا المفهوم بالنسبة اليها بحسب نفس المهية خواص الذاتى بالنسبة الى ذى الذاتى ولأنه لولم يكن من الذاتيات بل كان من لوازم الماهية كان لامحالة مبدء بالذات فى نفس جوهر الماهية فذلك المبدء هو الذى جنساه لمقولة الجوهر وسميناه البحنس الأقصى و لأنه طبيعة مشتركة بين الجواهر كلها...١.

میرداماد ماهـرانه نحوهٔ لحاظ جعل جوهر جنس نسبت بانواع جوهـریه را تقریر فرمودهاست و بعد جهت اثبات جنس اقصی بودن عرض چنین گوید:

« ... والطبيعة الناعتية التى فى حد ذاتها بحيث حقها بحسب شخصيتها و حسب نفس طبيعتها المرسلة جميعاً ان تكون قائمة الذات فى موضوع فهذا الطباع المشترك بين جميع الأعراض هو الجنس الأقصى لمقولة العرض بحكم البراهين اليقينية من هذه السبل الثلاثة كما فى الجوهر من غير فرق اصلاً » .

هر طبیعت مشتر که یی جنس اقصی واعلی نمیشود چون درعرض تصویر این معنا مشکل بل که مستلزم محذوراتیاست وجهت اشتراك ذاتی بین دوامر ودومقولهٔ متباین بتمام ذات محال است و گرنه بین مقولهٔ جوهر وعرض نیز تصویر جهت مشترك امکان داشت و از حیث تباین فرق بین مقولهٔ کم و کیف و فرق بین ایز دومقوله باجوهر وجود ندارد با اینکه میشود گفت عرض از شئون جوهر ومنبعث از ذات جوهراست واین ملازمت وسنخیت بین مقولهٔ اضافه و کم مطلقاً وجودندارد ولی جوهر امری دویده وساری درجمیعانواع بین مقولهٔ اضافه و کم مطلقاً وجودندارد ولی جوهر امری دویده وساری درجمیعانواع جواهر از عقل اول تا هیولای اولی و ازماده اولی تاعقل اول است و مسراتب و درجات محفوظ است بهمین مناسبت صدر الحکما در تعلیقات برحکمت اشراق سهروردی گفته است: « ولقائل ان یقول: مابال الحکماء لم یفسروا العرض ایضاً علی قیاس مافستروا بسه الجوهر حتی یکون جنسا للأعراض وذلك بان یقال: ان العرض ماهیهٔ شأنها فی الوجود ان یکون فی موضوع ولعل سبب ذلك ان الإختلاف فی انحاء الوجودات یوجب الاختلاف فی

١- محقق لاهيجي آنچهرا كهما نقل ميكنيم بطور تلخيص بيان نمود.

٢- چون با سه تعليل اين معنارا اثبات نمود ـ بقوله : ولانه لولم يكن من الذاتيات... ولانه طبيعة
 مشتركة بين الجواهر وقوله: لما أن لطباع ...

# تركب الهيولي ايضا من المادة والصورة (١) .

المهية ثمالاعراض مختلفة في نحو الوجود الذاتي فان الممكنات على اختلافها بحسب الأجناس والأنواع لها نحو خاص من الوجود لذانها والكميات ايضا على اختلافها لها نحو آخر من الوجود من الوجود بالذات وكذا الاعراض النسبية على اختلاف معانيها لها نحو آخر من الوجود اضعف من الكل حتى زعم بعضهم: ان وجوداتها ليس الا في العقل ، فليس للأعراض كلها مهية مشتركة بين الجميع يتصورها العقل مجردة من الخصوصيات كما في الجوهر...»١.

میرداماد به نحوهٔ وجودات وستر وعلت انتزاع جهات مشترکه ازحقایق بواسطهٔ انکار اصالت وجود توجه تام نداشته است چه آنکه ترتب اجناس و فصول و انواع مختلف ازحقیقت تشکیکی عریض مثل جوهر تابع نحوهٔ وجوداتست و مفاهیم و ماهیات امور اعتباریه اند که بحسب مفهوم معروض و جود و بحسب مصداق عارض و جودند عروضی غیر از اقسام ۲ عوارض مشهور عندالاعلام که فرمود:

من و تو، عارض ذات وجودیم مشبَّكهای مرءات شهــودیم

(١) واما حديث تركبالهيولي منالمادة والصورة والقوة والفعليّة – چون هيولي

١- تعليقات صدرالحكما، برحكمت اشراق ط تهران ك ١٣١٣ ه ق ص ٢٠١، ٢٠٢، ٢٠٣٠ ٠

۲- جمیع انواع جوهریه متفرق درنظام هستی دروجود انسان بوجود جمعی الهی موجودند ودر سلك یكوجود قراردارند واین انواع متفرق نیز بحسب باطن وجود وباطن باطن وجود الی سبعة او سبعین بطنا وباعتبار لحاظ تقدم انواع مثالیه وعقلیه بر انواع مادیه هر حقیقت جوهری مثل معدن ونبات وحیوان وانسان دارای وجودی جوهری وممتد کهمرتبهٔ ادنای آن هیولای اولی (جوهر بالقوه) و مرتبهٔ اعلای آن عقل مجرد تام الوجوداست که بحسب فطرت جوهری است معرا از ماده و مبرا ازمقدار و شکل که باطن باطن آن بالاخره عقل أول و عقل نیز صورت اسم الهی است ومعنای جوهری بمعنای جنس دویده دراین مراتب است ولی در اعراض تباین ذاتی موجوداست و ترتب برقر ارنیست و بینونت عزلی اعراض مانع است از وقوع آنها تحت جنس اقصی بنام عرض .

والعجب من المحقق الداماد مع براعته في الحكمة النظرية وتضلعه في المشكلات الحكمية و سعة باعه في المعقولات و احاطته بالمسائل العقلية وعلو مقامه في العلم كيف غفل عن هذه الدقيقة ،

لأن الجنس والفصل وان كانا من الأجزاء العقلية الإنتزاعية لكن لابدلهما من منشأ انتزاع .

ولايمكن ان يكون منشأ انتزاعهما من الجهات الخارجة عن الذات والا لم يكونا ذاتيين بل من الجهات الداخلة التي تركب عنها الذات .

وايضاً اذا كان الجوهر جنساً للأجسام يجب ان يكون مأخوذ امن الهيولى على ما تحققه المحقق في حاشيته القديمة من ان الجنس مأخوذ من السمادة والفصل من الصورة .

واخذالجوهر عن هيولى الجسم دون صورته تحكم فان نسبته اليهما على السوية (١) .

باعتبار آنکه جوهراست موجود بالفعلاست و باعتبار جهت قوه مستعداست ازبرای قبول فعلیات ناچار باید مرکب باشد ازجهت بالفعل وازجهتقوه ثمینقلالکلام الیالمادةوهکذا فیلزمالتسلسل ونیز اینمعنا با بساطت هیولی سازش ندارد۲.

بایددانست که فعلیت درهیولا فعلیت درقوه و استعداداست وجوهریت هیولی نیز ، جوهریت استعدادی است یعنی هیولی جوهر مستعداست و استعداد و قوه نحو وجود آنست واگر هیولی دارای فعلیت باشد در تحقق ملتجی بصورت نمیشود و فعلیت برقوه مطلقا تقدم دارد ؛ لذا اهل تحصیل ترکیب هیولی و صورت را ترکیب اتحادی میدانند نهانضمامی و هیولا در قبول صورت و اظهار استعداد وسایر احکام متر تب برنفس هیولا محتاج بفعلیت استعداد وان سئلت الحق درخارج یكوجوداست کهدارای جهات مختلف است جهت استعداد وقوه وماده بودن وجهت فعلیت و بنا بر مسلك حکمای مشائین نیز در هیولی دوجهت متمایز تحتی ندارد که بجهتی بالقوه و بجهت دیگر بالفعل باشد و درست شاهت دارد به بسایط که جنس و فصل در آنها امر عقلی است .

ا- اىالمحققالدوانى (قده)

٢- فى حواشى شرح الهداية : الاضرورة ملجئة الى النقل فان الخلف ثابت بدونه الأنه الا ماده
 للمادة وللالك قالوا: ان الهيولى امر مجردة .

## الجواب

هذه المسألة مما اشكل الأمر على كثير من الأذكياء حتى ذهب بعضهم الى نفى الاجز اء العقلية فى البسائط وارجاعها الى اللوازم بان يكون اللازم المشترك هو الجنس واللازم المختص هو الفصل .

ولما لزم عليه من كون البسائط المتباينة الذوات مشتركة في امر عرضي لذواتها بلاجهة جامعة فيها مصححة لعروضه لها؛ صحة انتزاع امر واحد من نفس حقايق مختلفة وكان متحاشياً عن ذلك ارتكب القول بأن الجنس والفصل في الماهية البسيطة كلاهما مأخوذان من اللوازم الخاصة لها في الواقع والفرق بينهما عنده بأن الأمر المسما بالجنس مأخوذ من اللازم المشكوك الإختصاص والمسمى بالفصل مأخوذ من اللازم المتيقن الإختصاص.

وفيه من التعسف مالا يخفى على احد.

فالحق فى هذا المقام ان يقال: ان الحيثيات والمعانى المنتزعة عن الحقايق على ضربين منها ما يوجب التركيب الخارجى وهى المعانى التى ينتزع عن نفس الماهيات بحسب حالها فى الواقع .

ومنها مالا يوجب ذلك وهى التى انما ينتزع عنها بحسب حالها فى نحو من انحاء ملاحظة العقل.

وانكان هذاالنحو ايضا مرتبة منمراتب نفسالامرالتي هي وجودالشيء لا بمجرد تعمل العقلي لكن التركيب بحسب هذه المرتبة منمراتب نفس الامر لايوجب التركيب فيها .

بيان ذلك: انهذاالتركيب انما يحصل بان يتصورالعقل المعنى الجنسى الذى هو مخلوط فى نفس الأمر بالفصول والانواع المحصلة ومتحد معها غير مخلوط بها ولا متحداً معها بلامراً مبهما ويضم اليه المعانى الخاصة المخصوصة التى هى الفصول.

وهذاالإنضمام ليس كانضمام شيء محصل بشيء محصل حتى يكونا شيئين متميزين في نفس الأمر قد حصل بانضمامهما شيء ثالث كاتحادالمادة بالصورة وكان المجموع الحاصل منهما ليس شيئا منهما ولا احدهما هو الآخر ليلزم التركيب

فى نفسالأمر بل كانضمام شى، الى شى، لافرق بينهما الا بحسب التعين والإبهام . قال الشيخ فى المقالة الخامسة من الهيات الشفاء: الذهن قديعقل معنى يجوز ان ذلك المعنا نفسه اشياء كثيرة كل واحد منها ذلك المعنا فى الوجود فيضم اليه معنى آخر يعين وجوده بان يكون ذلك المعنى مضمنا فيه .

وانما يكون آخر من حيث التعين والإبهام لافى الوجود مثل المقدار فانه معنا يجوز ان يكون هو الخط والسطح والعمق لاعلى ان يقارنه شيء فيكون مجموعهما الخط والسطح والعمق بل على ان يكون ذلك نفس الخط والسطح لأن معنا المقدار شيء يحتمل المساواة غير مشروط فيه ان يكون هذا المعنا فقط بل على شرط غير ذلك حتى يجوز ان يكون هذا الشيء القابل للمساواة هو في نفسه اى شيء كان بعد ان يصدق عليه ذلك المعنا فهذا المعنا في الوجود لا يكون الا احد هذه لكن الذهن يخلق له من حيث تعقل وجودا مفردا ثم الذهن اذا اضاف اليه الزيادة لم يضف على انها معنا من خارج لاحق الشيء القابل للمساواة حتى يكون ذلك قابلا للمساواة في حد نفسه و هذا شيء آخر مضاف اليه خارجاً عن ذلك بل يكون ذلك تحصيلا لقبوله المساواة انه في بعد واحد فقط او اكثر منه فالكثرة هاهنا من جهة امر محصل وغير محصل فاذن الأمر المحصل في نفسه يجوز ان يعتبر من حيث هو غير محصل في الذهن فيكون هناك غيرية لكن اذا صار محصلا لم يكن شيئاً آخر الا بالاعتبار في النقل فان التحصيل ليس بغيره بل يحصله » انتهت الفاظه .

ومن سبيل آخر نقول ان تعددالمعانى بحسب المفهوم لايرجب كليا تعدد ما يؤخذ هى عنها بلهذا انما يستقيم اذاكانت من المعانى التى دل البرهان على تخالفها حقيقة كالقوة والفعل والاتصال والانفصال والتحريك والتحرك الىغيرذلك من الامور التى يستدعى التركيب فى نفس الأمر بحسب دلالة البرهان على تخالفها بالذات واما بدونها فلا مثلا كون الشىء عاقلا يوجب حضور شىء مجرد عنده سواء كان ذلك الشى نفسه اوغيره وكذا كون الشى معقولا يوجب حضوره عندشى مجرد سواء كان ذلك الشى نفسه اوغيره وكذا كون الشى معقولا يوجب حضوره عندشى مجرد سواء كان ذلك الشى عينه اولا .

ا - كتاب الشفاء ط ك (ايران) ص ٥٠٩ قوله: س ه بل على ... في الشفا: بل على ان يكون نفس الخط ذلك وذلك لان ...

فاذن نقول كونالشىء عاقلا ومعقولا لايوجب تعدداً لا فى الـذات ولا فى الاعتبار بل فى التعبير وترتيب الألفاظ لالأمر فى المعبر عنه اولا يرى ان مصداق الحمل فى جميع صفاته الحقيقية انما هو ذاته تعالى مع بساطته الصرفة ووحدانيته المحضة بلاحيثية اخرى لا فى ذاته ليلزم التركيب ولا فى خارج ذاته ليلزم النقص تعالى عن ذلك علوا كبيرا.

قال فى المقالة الثامنة من الإلهيات: «ان المتحرك اذا اقتضى شيئا محركا لم يكن نفس هذا الإقتضاء يوجب ان يكون شيئا آخر وهو بل نوع آخر من البحث يوجب ذلك ويبين انه من المحال ان يكون ما يتحرك بعينه هو ما يحرك ولذلك لم يمتنع ان يتصور فريق لهم عدد ان فى الإشياء شيئا محركا لذاته الى وقت ان قام البرهان امتناعه ولم يكن نفس تصور المحرك والمتحرك يوجب ذلك اذ كان المتحرك يوجب ان يكون له شىء محرك بلاشرط انه آخر اوهو وكذلك المضافات تعرف انيتها ان يكون له شناء محرك بلاشرط انه آخر اوهو وكذلك المضافات تعرف انيتها التهى (1)

فان قلت: اذا اخذ كل من الجنس والفصل فى الماهيات البسيطة بشرط لا شىء بكون مباينا للآخر وللنوع فكيف يكون ماهية بسيطة مما يصدق عليها لذاتها امور متباينة الحقيقة.

قلنا آ اخذالجنس فى البسيط على وجه يكون امراً محصلا ويكون مادة عقلية وكذا اخذالفصل شيئاً محصلاً حتى يكون صورة عقلية وبالجملة اخذ ذلك البسيط على وجه يكون مركباً من مادة وصورة انما هو بمجرد صنع العقل على وجه اذلا تركب هناك حقيقة لا فى الخارج ولا فى نفس الأمر بوجه ما .

<sup>(</sup>۱) منظور شیخ اعظم آنست که متضایفان بطور مطلق اباء از امتناع اجتماع اطراف ندارند از جمله محر کیت و متحر کیت که ازباب اقامه برهان بر امتناع اجتماع جهت قوه وفعل دریكشیء از جهت و احد گوئیم یكشیء و احد متصف باین دوعنوان نمیشود و اطراف برخی از اقسام تقابل ممکن الاجتماع بل که بحسب وجود خارجی مجتمع دریكشیء و احد است مثل عاقلیت و معقولیت در علم مجرد تام بذات خود بل که هر معقول بالذات با عاقل بحسب و جود خارجی اتحاد دارد و قدصر به المؤلف المجیب الاعظم فی کتبه مرارا.

بل ذلك امر يفرضه العقل بضرب من التحايل من غير ان يطابق الواقع .

قال بعض المحققين: ويشبه ان اطلاق المركب عليه وعلى غيره على سبيل الإشتراك بل على سبيل المسامحة، وكان في عبارة الشيخ المنقولة ايماء الى ذلك المعنى وقد صرح به في التعليقات.

فان قلت: الحد عين المحدود فكيف يكون المحدود نوعاً بسيطاً لاتركيب فيه اصلا الا بمجرد فرض العقل الحد - امراً مركباً من معان متعددة كل منها غير الآخر.

قلت: مقام الحد مقام تفصيل المعانى التى تؤخذ عن نفس ذات النوع وملاحظة تلك المعانى فرداً فرداً؛ فطبيعة الحد من حيث انه حدمما يقتضى التركيب والتفصيل وذلك لا يوجب التركيب فى المحدود وان كان الحد والمحدود شيئاً واحداً فى الحقيقة.

ومما ذكرناه ظهر لك وتبين عليك ان مجرد صدق المفهومات المتعددة على ذات واحدة لايوجب اثنينية ولا تركيباً دائماً بل قد لايقتضى التركيب اصلاً لا فى الواقع ولا فى فرض العقل كصدق صفاته تعالى على ذاته وقد يقتضى ذلك لكن بمجرد فرض العقل لاغير كصدق مفهومى الجنس والفصل فى البسائط كاللون و قابض البصر فى السواد مثلاً.

وقد يقتضيه فى الواقع كاطلاق القوة والفعل اوالتحريك والتحرك على ذات متأحدة.

واما حكاية اخذ الجوهر في ماهيةالجسم عن الهيولا دون الصورة الجسمية فبيانه يستدعى تمهيد امور:

الأول: ان المادة في كل شيء امر مبهم بالقوة والصورة امر محصل بالفعل مثلاً مادة السرير هي قطع الخشب لامن حيث ان لها حقيقة خشبية.

فانها من تلك الحيثية ليست مادة لشى اصلا بل من حيث انها يصاح لأن يكون سريراً او بابا او كرسياً او غيرذلك .

وصورته هى مابه يصير سريرا بالفعل وهى الهيئة المخصوصة بالسرير وكذا مادة الخشب هى العناصر لا من حيث كونها ارضا اوماء اوغيرهما بلمن حيث

كونها مستعدة بالإمتزاج لأن يصير جمادا أو نباتا أو حيوانا وهكذا الى ان ينتهى الى مادة لامادة لها أصلاً

فلا تحصل ولا فعلية لها الا كونها جوهرا مستعداً لأن يصير كل شي بلا تخصص لواحد منها دون آخر لعدم كونها الا قابلا محضاً دفعاً للتسلسل (1). فهي مادة المواد وهيولاالهيوليات.

وكونها جوهرا مستعداً لايوجب تحصلها الا تحصل الابهام .

وكونها مستعدة لايوجب فعليتها الا فعلية القوة.

وبهذا يتحقق الفرق بينها وبين العدم فان العدم بماهو عدم لاتحصل له بوجه حتى تحصل الإبهام

ولا فعلية لهاصلاً حتى فعلية القوة لشى، بخلاف الهيولا اذلها من جملة الاشياء هذا النحو من التحصل والفعلية لاغير دون غيرها اللهم الا من جهتها .

ومن هذاالكلام انكشف حق الإنكشاف فى تركب الجسم بماهو جسم من الهيولا والصورة على ماهو راى المحصلين من المشاءين فان الجسم لأجل تحصله وفعليته لايصلح لأن يكون نفسه هى الهيولى الأشياء بل ماهو ابسط منها .

و به يتبين حق التبين كون الهيولى اخس الأشياء حقيقة و اضعفها وجوداً لوقوعها على حاشية الوجود ونزولها في صف نعال مجلس الإفاضة والجود .

### الثياني

ان الإمكان الذاتي و ان كان مفهومه سلب ضرورة وجوده الشيء و عدمه عن ذات من حيث هي هي (1). [عن الذات من حيث].

(۱) بنا بروقوع علیت ومعلولیت درسنخ وجود و بنا براعتباریت ماهیات امکان در معلول وملاك احتیاج آن بعلت عبارتست از بودن وجود معلول عین ربط به علت خود و این حکم درجمیع وجودات معلولیه صادق است وجود منبسط با آنکه وجهحق و ازجهتی عین حق است اگرچه ازجهتی عین خلق و سریان آن درحقایق و اعیان منشأ ظهور حقایق است و ملاك معیت سریانیه حق نسبت به اشیاء از آنجهتی که متنزل از وجود صرف عاری ازجمیع قیدود

لكنه بالقوة اشبه منه بالعدم لأن القوة عبارة عن خلو شي في الواقع عن شي يجوز طريان ذلك الشي عليه .

والإمكان الذاتى عبارة عن تعرى شى بحسب ملاحظة ذاته من حيث هى هى عن شى ويكون متلبساً به فى الواقع كالحال فى الماهية بالقياس الى وجودها وطبيعة الجنس بالقياس الى فصله المقسم وانكانت فى البسائط الإبداعية فكل من القوة والامكان مما يوجب تركيباً سواء كان بحسب الواقع او بحسب العقل .

ولزم منذلك انكل ماسوى البارى تعالى ففيه شى شبيه بالمادة وشى آخر شبيه بالصورة وانكانتا فى نحو من انحاء ملاحظات الذهن كما قالت الحكماء من ان كل ممكن زوج تركيبى وانكل مالهماهية نوعية وانكانت بسيطة فيكون جنسه هو الشى الشبيه بالصورة .

#### الثالث

ان كل حقيقة تركيبية بوجه فانها انما هى تلكالحقيقة بحسب ما هو منها بمنزلة الصورة لا بحسب ماهو منها بمنزلة المادة حتى انه لو امكن وجود تلك الصورة مجردة عن المادة لكانت هى تلك الحقيقة بعينها .

لما علمت من انالمادة في كل شي من قوة ذلك الشي الاغير فالعالم عالم بصورة العالمية لا بمادتها .

والسرير سرير بهيأتهاالمخصوصة لابخشبيته .

والإنسان انسان بنفسه المدبرة لا ببدنه .

والموجود مرجود بوجوده لا بماهيته فصررةالعالم لوكانت مجردة لكانت عالماً .

والهيئة السريرية لوكانت مجردة لكانت سريرا و كذا نفس الانساني حين انقطاعها عن علاقة الدن انسان .

حتى قيد اطلاق مركباست ازجهت هستى وجهت فقدان لازم تنزل ومركباست بهتركيب مزجى وملازماست باظلمت لازم نفاد وجودى و نبودن درمقام وجودصرف مطلق بلاتعيشن.

والوجودالمجرد عن الماهية موجود كالواجب تعالى ولاجل ذلك قالوا الإنسان اذا احاط علمه بكيفية وجود الاشياء على ماهى عليه يصير عالمامعقولا مضاهياللعالم الموجود كما قيل في الحكمة الفارسية:

دِه بود آن نه دل که اندر وی گاووخرباشد و ضیاع و عقار

ومن هذاالسبيل تبين ما ذهب اليه قدماء المنطقيين من تجويز التعريف الحدى بالفصل القريب وحده مع انالحد عندهم كما صرحوا به ليس لمجردالتمييز بل لاكتناه حقيقة الشيء وماهيته .

#### فبعد تمهيد هذهالقواعدالثلاث

نقول ان لكل واحدة من الهيولا والصورة اللتين تركبت منهما حقيقة الجسم بماهو جنس لأنواع الاجسام الطبيعية باعتبار ومادة لها باعتبار آخر ماهية بسيطة نوعية مركب في العقل من جنس مشترك بينهما و فصل يحصله ماهية نوعية ويقومه وجودة وذلك هو الجنس هو مفهوم الجوهر.

والفصلان هماالإستعداد لاحداهما اعنى الهيولى والإمتداد الأخرى اعنى الصورة. فاذن كما ان الهيولى انما يكون هيولى لأجل انها مستعدة كذلك انما هى صورة لأجل انها ممتد.

لكن كون الهيولى مستعدة ليس يجعلها شيئا من الأشياء المتحصلة فاذا نظرت اليها لم يبق لها من التحصل عندك الاكونها جوهرا الذى لايوجب الانحوا ضعيفا من التحصل غاية الضعف بخلاف الصورة فان الجوهر فيها متحد مع مفهوم الممتبد ومنغمر فيه .

فالهيولى فى الجسم ليست الا جوهرا محضا له فى الوجود قابلية التابس بأية حلية وصفة كانت كما ان الجنس له ليس الا مفهوم الجوهر الممكن له فى ذاته الإتحاد بقيوده المنوعة والمشخصة والصورة هى فيه الجسمية والاتصال كما ان الفصل له هو مفهوم قولنا الممتد الذى هو امر بسيط لا يدخل فيه الشيء لا عاما ولا خاصا على ماعليه المحققون من ان ذكر الشيد فى تفسير المشتقات بيان لمارجع اليه الضمير الذى يذكر فيه لاغير ويؤيد ذلك ماذكره الشيخ فى الشفا وهو قوله فالفصل الذى

يقال بالتواطؤ معناه شيء نصفه كذا جوهرا او كيفا مثاله انالناطق هو شيء له نطق فليس في كونه شيئا له نطق هو انه جوهر اوعرض الا انه يعرف من خارج انه لايمكن ان يكون هذا الشيء الا جوهرا او جسماً انتهى .

فقد ثبت انالجنس فى ماهية الجسم مأخوذ من المادة و الفصل من الصورة وكذاالحكم فى كل مركب خارجى باجراء ماذكرناه فيهولنا فى هذاالمقام كلام آخر اشترطنا على انفسنا انلا نذكره ولا نباحث به معالجماعة المشاركين لنا فى العلم الظاهرى لأن فيه خروجا عن الطريقة المشهورة لما فيه من سر اشراقي (1)

(۱) آنچه که دؤلف علامه بیان فرمودهاند و آنرا شبه سِـِّر دانستهاند درکتب اهل فن بآن تصریح شدهاست :

قال المحقق الداماد في القبسات: «وميض – فان اعضل بك الشك واعتاص عليك الأمر في ان الفصل يحمل على النوع حملا بالذات وقد انصرح بما قد اقتر في مقاره ان فصول الأنواع على الإطلاق مفهومات المشتقات وليست بداخلة في شيء من المقولات التي تبحت الجنسين الأقصيين الجوهر والعرض دخولا بالذات بتة، فانن يلزم ان يكون الأنواع العرضية عن مقولة العرض فاستمع لما نتلو عليك وهو: ان الفصل المنطقي مطلقا هو المشتق (١) كالناطق طق و الحساس وقابل الأبعاد و المنفصل و المتصل و كذلك العرضيات هي المشتقات كالكاتب

۱ دراین مسأله شاکنیست که دوجز، جوهری جسم درخارج جوهسرند ماده جوهر بالقوه و صورت جوهر بالفعلاصت ومجموع مرکب ازایندو نیز جوهراست صورت حال وماده محلاست نه نظیر حلول اعراض درصور نوعیه وصورت علتاست ازبرای ماده وبنابرترکیب اتحادی علیت بحسب تحلیل عقلیاست کهدرخارج منشأ انتزاع دارد وجسم واحد دارای جهات کثیرهاست .

ولى جنس نسبت بدات فصل عرض عام وفصل عرض خاصاست نسبت بجنس واينسئوال پيش مى آيد كه صورت باعتبار آنكه فصل لحاظشود باآنكه بالذات بهنوع حمل مى شود وجزء آناست (ولحاظ لابشرطى مصحح حمل است) بايد فصول ازمقولهٔ جوهر خارج باشند .

ملاك دخول چيزى تحت مقوله بى ازمقولات اول اخد حد درماهيت معرفه ودوم ترتب آثار لازم آن مقوله است وترتب آثار فرع بر وجود خارجى مقوله است نه تقرر ماهوى و تحصل جوهرى آن مفهوم محصل انسان مركب ازحيوان وناطق نيز بدون لحاظ وجود خارجى فرد جوهر نيست . فاناشتهیت یااخی ان تکون من اهل الحقایق والأسرار فاستمع لما یتلی علیك ملتزما صوته عن الأغیار من الاشرار فنقول:

انالحكماء قداطبقوا على انالجنس بالقياس الى فصله عرض عام لازم له كما

والضاحك ومفهوم المشتق ذات ما مبهمة ينتسب اليها مبدء الإشتقاق على ان يعتبر الاضافة الى ذلك على شاكلة التقييد لاعلى سبيل القيد . فمفهوم الناطق مثلا وهو فصل الإنسان ذات حما – مبهمة حقها النطق الى الإدر الثالكليات على ان تعتبر الإضافة الى النطق على انها تقييد لاقيد. والفصل لأى جنس كان هو آيية النوع من الجنس وليس هو الاحيثية من حيثيات النوع المحصل واعتباراً –ما من الاعتبارات المضمنة في طبيعة الجنس، اذ هو في حد طبيعته ذو وحدة مبهمة بالقياس الى الفصول والأنواع التي هو في الوجود عينها .

فالفصل انما يحمل على النوع حملا بالذات لامن سبيل المائية بلمن سبيل الآيية . فاذن الفصل ليس مهية متأصلة متحصلة وانماهو اعتبار في جوهر المهية المتأصلة، فان المهيئة وتأصلها، اعتبار جوهر الحقيقة بحسب المائية لا بحسب الآيية «والشيء انما يدخل في المقولة بما هو مهيئة لا بماهو آيية مهية فكون الفصل محمولا على النوع حملا بالذات لامن سبيل ماهو بلمن سبيل اى شيء هو في جوهر مائيته ليس يستلزم وقوع النوع في مقوله المائية منالمقولات بذلك الإعتبار ولا عدم كونه بذلك الإعتبار في مقولة اصلا يصادم كونه بحسب مائيته في مقولة الجوهر مثلا .

ثم ان الداخل في مقولة بالذات هو كل ما الحقيقته المحصلة المتأصلة تأحد نوعي محصل بعد احدية جنسية فالعرضيات باسرها وفضو لانواع مطلقا خارجة عنجملة المقولات (نسبتها الى مقولات الجنسين الأقصيين نسبة قوم بداة الى المتمدنين في المدينة) اين عبارت اخير از شيخ رئيس است در قاطيغورياس شفا – قبسات ط گ ١٣١٣ ه ق ص ١٨٨٠ ه ق

۲- اینکه دربین متأخرین مشهور شده است مشتقات بحسب مفهوم ترکیب ندارند و بسیط میباشند اصلی ندارد استدلال سید شریف ودیگران بغرض تمامیت ترکیب را اگر نفی کند ازمفهوم مشتق بساطت را اثبات نمی کند مضافا براین که کلام در ترکیب یا بساطت مشتق است بحسب مفهوم عرفی وشك نداریم که درمشتقات (ذات ما) مبهمه ملحوظ است متبع در تعیین مفاهیم و این که (موضوع له) لفظ مرکب یا بسیط است ذهن صافی عرف است نه ذهن مشوب باحکام عقل و آنچه که برخی از اساتید دراین باب تحقیق فرموده اند از کلام سیدداماد درقبسات اخد شده است .

انالفصل بالقياس اليه خاصة ثم ذكروا: انالجنس فىالمركبات الخارجية متحد معالمادة والفصل معالصورة .

فيلزم من هــذين القولين عدم كون فصول الجواهر جواهــر بمعنى كونها مندرجة تحت معنى الجواهر اندراج الأنواع تحت جنسها بل كاندراج الملزومات تحت لازمها الذي لايدخل في ماهيتها .

وكذا عدم كون الصورة الجسمية وغيرها من النوعيات ، جوهرا بالمعنى المذكور لإتحادها معها ، وأن صدق عليها الجوهر صدقا عرضيا .

ولايلزم منعدم كونها جوهرا فى ذاتها [انتكون] عرضا، و مندرجا تحت احدى المقولات التسع العرضية ، حتى يلزم تقوم الجوهر بالعرض الخارجى .

فان الماهيات البسيطة خارجا وعقلا ، ليست واقعة في ذاتها تحت شيء من عوالي الأجناس .

ولا يقدح ذلك في حصر المقولات في العشر كما صرح به الشيخ الرئيس في قاطيفوريا سالشفاء .

اذالمراد من انحصار الأشياء فيها هو: ان كل ماله من الأشياء حد نوعى فهو مندرج في شيء منها بالذات .

ولايجب ان يكون لكل شيء حد والا لزم الدور او التسلسل بل من الاشياء ما يتصور بنفسها لابحدها كالوجود وكثير من الوجدانيات .

فقد اتضح مما ذكرناه غاية الإتضاح مااشتبه عليك امره من كون الهيولى جوهرا دون الصورة .

ثم لا يذهب عليك أن ماقررناه ليس هو قولا بالتركيب الإتحادى بين المادة والصورة كمازعمه السيد المدققين واصحابه ولايكون هيولى عالم العناصر عن واحدة بالشخص بل بالجنس كما ذهب اليه القائلون بالتركيب الإتحادى .

ولا بعرضية الإمتدادالجسماني كما هو رأى الشيخ المتأله «شهابالدين السهروردي» في «التلويحات».

ولا بعرضية الصورالنوعية كما عليه «الإشراقيون» وان امكن توجيه كلامهم على وجه يول اليها بتكلف شديد فانكون الشيء لاجوهرا ولا عرضا بالمعنى

المذكور لايوجب عدم كونه موجودا بوجود انفرادى .

وكون الشيء جنسا باعتبار اخذه «لابشرط» لايستدعى عدم كونه نوعا او شخصا باعتبار آخر .

وسلب الجوهرية عن شيء لايساوق اثبات العرضية كما علمته .

فجميع هذه الأمور مما يترآى وروده اولا لكن بعد الإمعان يظهر خلافه . ومااستدل به بعض الأذكياء أعلى صحة التركيب الإتحادى بين المادة والصورة

من وجهين.

احدهما: ان كل ماكان كثرته بالفعل كانت وحدته بالقوة وبالعكس كمانص عليه بهمنيار .

والجسم لماكان ذاتا واحدة لايكون تركيبه من جزءيه تركيبا خارجيا .

والآخر: ان الهيولى متحدة بالجنس والصورة بالفصل وهما اى الجنس والفصل من الأجزاء المحمولة ، فالهيولى والصورة ايضا كذلك فيكونان واحدة فى الوجود ؛ فمنظور فيه .

اماالأول فلعدم تحقيقه معنى المنقول من التحصيل كما يظهر بالرجوع اليه. واماالآخر فلإهماله الفرق بين الجنس في المركبات وبينه في البسائط وكيفية الإعتبارات الثلاثة في كل منهما وليس هاهنا موضع بيانه (1).

(۱) میرصدر وملاجلال درحواشی بر تجرید درمباحث مشکله متعرض کلمات یکدیگر شده اند از جمله مباحث و جود ذهنی و همین مسألهٔ اتحاد ماده وصورت (کهمنجر بمباحثات عمیقی در این قبیل مسائل گردیده است) .

باید دانست که برمسلك میرصدر درمسألهٔ اتحاد ماده وصورت ونیز بركلمات ملا جلال اشکالات زیادی وارداست لذا آخوند درجواهر واعراض اسفار فرماید: «واعلم

۱ مراد میرصدر دشتکی است که در حواشی تجرید برهان بر اتحاد آورده است . درکتاب اسفار گوید:

فصل فى معرفة كيفية تركب الجسم الطبيعى عن مادته وصورته . الحق عندنا موافقا لما تفطن به بعض المتأخرين من اعلام بلدتنا \_ شيراز \_ حرسها الله واهلها ان التركيب بينهما اتحادى .

لكن بقى علينا اشكال آخر يرد على قولنا بسلب الجوهرية عن الصور كما يرد نظيره على قول السيد السند بالتركيب الإتحادى .

اماالوارد علينا فهو انالإنسان مركب منالبدنالذى هو مادته و نفسهالذى

ان هذين النحريرين قد افرغا جهدهما وبلغاغاية سعيهما في تبيين هذا المقام وبسطا الكلام فيه حتى رمى كل منهما الى صاحبه اى سهم كان في كتاب علمه ومعذلك لم يصل واحد منهما الى مرتبة التنقيح ومشرب التحقيق .

چون سید سند اجزای محسوسه در مرکبات حقیقی مثل اعضای بدن انسانی و حیوانی و نیز و جود نفس و بدن و ماده و صورت را نفی نموده است لذا مؤلف مجیب فرمود: «ان ما قررناه لیس هو قولا بالترکیب الإتحادی الذی زعمه سیدالمدققین و اصحابه... و نیز برخی از مقدماتی که ترکیب اتحادی بر آنها توقف دارد تحصیل ننموده است مثل آنکه حرکت جوهری را منکر است و نیز ملاك موجودیت در معانی و مفاهیم ماهوی را در نفس و جود مصدری انتزاعی که به تکثر ماهیات متکثر میشود دانسته و چون بین مفاهیم تباین عزلی موجود است ملاك جهت و حدت در ماده و صورت در مشرب حکمی وی و جود ندارد از این راه نمی تواند معتقد شود به تحول ماده بصورت که ملازم با اتحاد است روی همین مقدمات و غلبه احکام کثرت ماهیات بر و حدت و جود انتزاعی معاصر او ملاجلال اصولا و حدت و حقیقی لازمه انواع موجود از ناحیهٔ تکامل طبیعت و حصول اتحاد بین اجزاء و و جود جنت و حدت بین ماده و صورت مأخذ جنس و فصل را انکار نموده است چه آنکه معانی و حقایق متباینه بدون حصول و حدت و غلبهٔ یگانگی بر کثرت و دوئیت بصورت نوع و احد حقایق متباینه بدون حصول و حدت و غلبهٔ یگانگی بر کثرت و دوئیت بصورت نوع و احد متحقق نمیشوند لذا قال:

«لاريب ان التركيب يقتضي الأجزاء وتغايرها والإتحاد ينافي ذلك»

اما اشكال او بر سيد سند درباب صورت مجرد تام بدن كه نفس ناطقه باشد و اينكه اتحاد آن بابدن ملازم است باحصول تجزى وتقدر بلكه كون وفساد درمجردات تامه سنفوس انسانى – اين اشكال بنا برمسلك مشهور ازجمله ميرصدر، وارداست چون اتحاد بدون سرايت حكم احدالمتحدين بايكديگر نميشود و اصولا مجرد تام با بدن مادى رابطة تدبير واظهار فعل از مجلاى ماده نمى تواند داشته باشد لذا نفس بحسب مرتبة دانى كها ماده متحداست ومرتبة عالى و تجرد بعدازاين مرتبه حاصل ميشود عين بدن و نفس مواد

هى صورته.

وقد برهن على جوهرية النفس وتجردها وبقاءها بعد بوار البدن ببراهين قطعمة .

ويلزم مما ذكر في امر الصور عدم كونها كذلك لكونها صورة ايضا.

لكنا نجيب عن ذلك شبه مااجبنا به عن اشكال يرد على الحكماء فى شبه هذا المقام فلنذكر ذلك اولا ونجعله فى قيد الكتابة بهذا التقريب لئلا يخرج عن مالنا من بعد ثم نرجع الى نحن بصدده انشاء الله .

فنقول اعترض بعضالناس على قول الحكماء بان كل حادث زمانى يسبقه استعداد مادة ينتقض بالنفوس المجردة الإنسانية الحادثة على مذهب المعلم الأول واتباعه (1).

وصور عناصراست لذا باحركات و تحولات جوهرى بايد بمقام تحرد برسد و از بلدهٔ ديجور مزاج ا حصول تكامل بسلك عقول پيوندد كه «مدتى بايست تا خون شيرشد» .

ملاصدرا همینمعنارا یکی از دلائل قوی بر حرکت درجواهر واشتداد در انحاء وجودات دانستهاست چون وقوع حمل بین اجزاء حدیه انسان دلیلااست بر اتحاد ماده بین – بدن – وصورت – نفس مجرد و ازباب همین صحت حمل اهل تحقیق ترکیب اعراض را باموضوعات اتحادی میدانند نه باینمعنا که ازجوهر وعرض و ترکیب ایندو نوعی حاصل شود چون مرکب ازجوهر وعرض نهجوهراست ونهعرض بلکه خارج ازمقولات است لما حققنا ان العرضیات ای المشتقات طراً خارجة عن المقولات والمقوله بالحمل الشایع عبارة عن الفردالجوهری الخارجی که در حدان معانی جنسی اعم از جوهری و عرض مأخوذ شود ودرخارج نیز اثر مطلوب ازجوهر یا عرض نیز برآن مترتب شود فاقهم و تأمل واخفض جناح عقلك ولا تکونن من الجاهلین .

(۱) این بعث را مؤلف علامه برای آن آورده است که سید سند میر صدر دشتکی از ناحیهٔ اینکه نفس صورت بدن و بدن مادهٔ آن می باشد (وشیخ و اتباع او بآن تصریح نموده اند) با تحاد بدن، ماده و هیولی، وصورت (نفس ناطقه) استدلال کرده و گفته است: «... ان النفس تتصف بصفات معینة للبدن و کل ما اتصف بصفة معینة لشیء فهو عین

ذلك الشيء فالنفس عين البدن ، اثبات صغراى قضيه از اين باب است هر انساني جميع افعال

واجيب عنه فى المشهور بان المادة هاهنا اعم من المحل والمتعلق به · والبدن مادة النفس بهذا المعنى وان لم يكن مادة لها بالمعنى الأول ·

اقول: وفيه قصور لان استعدادالقابل لشى، لايكون الا اذا كان ذلكالشى بحيث يوجد له ويقترن به لا ان يكون مباينا عنه كل المباينة والا لكان الحجر ايضا مستعدا لكل مجرد .

فالأولى ان يجاب عن ذلك بانالبدنالانسانى لما استدعى باستعدادهالخاص صورة مدبرة له متصرفة فيه اى امرآ موصوفا بهذهالصفة من حيث هو كذلك

خود اعم از افعال صادر از قوای طبیعی ومادی وافعال صادر ازجهت غیب وجودنفسرا به اصل ثابت خود که ازآن به (انا) تعبیر میشود نسبت میدهد ولی نسبت ملازم با جمل (اناالآکل والشارب والجالس والذائق والمتحیز والمتجسم) واین قبیل از صفات از مختصات بدن است و نفس نیز بآن متصف میشود و حمل صفات بدن برنفس دلیل است بر اشحاد این دو ۱.

واما كبراى قضيه... فلما ثبت فى مقامه ان الصفة الواحدة المعينة لاتقوم بموصوفين لان العرض وجوده فى نفسه هو بعينه وجوده لموضوعه ولايمكن ان يكون وجود واحد فى نفسه وجود الأمرين مختلفين من غير ان يتحدا بنحو من الوجود... فثبت ان النفس تكون عين البدن فاذا ثبت انها عين البدن ان كل صورة عين مادتها اذلاقاءل بالفصل ولأن غير النفس من الصور اولى بان يكون عين المادة من النفس بان تكون عين البدن ٢.

ا حواشی سید سند میرصدرالدین دشتکی شیرازی برتجرید. این حواشی باکمال اهمیتی که داراست باکمال تأساف هنوز بطبع نرسیده وهمچنین حواشی نفیس دیگر از ملا جلال دوانی و غیاث الحکما فرزند میرصدر وغیرهم .

۲ براین مسلك اشكالات متعدد وارداست كه فقط با قواعد مقرر در مسفورات مجیب علامه سرضی الله عنه می توان ازآناشكالات جوابداد و اتحاد اثبات نمود اگرچه برخی ازدلائل میرصدر قوی است ازقبیل صحت حمل بین جنس و فصل به جنس مأخوذ ازبدن به ماده به و فصل مأخوذ ازصورت به ولی اشكالاتی نیز دربین است .

عليك بالتأمل فيما علقنا على هذه الرسالة فى اثبات الاتحاد واقامة البرهان على الحركة الجوهرية من مسلك الاتحاد وايضا من كيفية ارتباط النفس مع البدن وافيات ان النفس تكون عين المواد بحسب وجودها البدوى واتحاده مع المادة فى جميع المقامات (من مبدء تعلقها بل تخيلها الى مرتبة فناءها فى الحق وبقاءهابه)

فوجب على مقتضى جودالواجب الفياض ان يفيض عليه امرا يكون مصدرا للتدابير الانسية والافاعيل البشرية .

ومثل هذاالأمر لايمكن الا انيكون بحسب ذاته مجردا فلا محالة قد فاض عليه حقيقةالنفس لامن حيث ان البدن اقتضاها بالذات بل منحيث عدمانفكاكها عمااستدعاه (۱) .

(۱) بریکی از دلائل ترکب جسم از دو جنر، جوهری (هیولی و صورت) چند اعتراض از لسان شیعه و تبعهٔ اقدمین از اشراقیون شده است از جمله دلیلی نقضی از ناحیهٔ پیدایش نفوس انسانی والدلیل «ان الجسم من حیث هو جسم له صورة اتصالیة وهی معنی بالفعل ومن حیث هو مستعد لقبول السواد والحرکة وغیر ذلك فهو بالقوة والشی، من حیث هو بالقوة – لأن مرجع القوة – الی امر واحد عدمی فهو فقد شی، ومرجع الفعلیة الی حصول حقیقة ما والشی، الواحد من حیث هو واحد لا یکون مبد، لها تین الحالتین ... »۱

قيل: ان هذا الدليل منقوض بالنفس الإنسانية اذ حيث من حيث مهيتها بالفعل و هذا قوة قبول المعقولات فكبرى القياس الأول لهم وهو قولهم كل ماهو بالفعل لايكون بالقوة يكون منقوضة بقياس من الشكل الثالث وهو ان النفس الانسانية امر بالفعل منجهة ذاتها وكل نفس انسانية يكون لها قوة امر حا- فينتج بعض ماهو امر بالفعل يكون قوة امر (ما) ٢.

۲- یجب ان یعلم: فان لکل قابل جهتین واعتبارین این قابل ازجهت نفس ذات وحقیقت وحیثیتی که حامل قوت و قبول است ناچار باید بامقبول اجتماع داشته باشد ولی ازجهت نفس قوه و قبول امکان اجتماع بامقبول ندارد (لااقول من جهة قبولها مطلقا، من جهة تونها الخاصة والاستعداد الخاص الذی یکون لها بالقیاس الی المقبول الخاص لذا قوهٔ نامی موجود درجسم متحرك بطرف صورت نباتی بعد از نیل بدرجات نباتی زائل می شود واما استعداد وقوهٔ حیوانی باقی است تا حصول صورت حیوانی لذا در کلمات اهل حکمت دیده میشود: ان المستعد منحیث هو مستعد لا یجتمع معالمقبول. اما حدیث بودن یك شیء واحد بالقوه وبالفعل (معا) چند قسم تصویر میشود یکی آنکه شیء واحد بحسب نفس ذات دارای فعلیتی باشد و در همین شیء قوه و استعداد باشد جهت قعلیات وصور دیگر که کان له قوه اشیاء و اعدام تلك الاشیاء این قسم نه آنکه باطل نیست بل که واقع است و بنابر حرکت جوهری هر صورت فعلیه

١ ـ رجوع شود به شرح هدا يه ط ك ط ١٣١٣ ه ق ص ١٤٠ ٥٤٠ ٦٠ ٠

فالبدن استدعى بمزاجه الخاص امرا ماديا لكن جود المبدء الفياض اقتضى ذاتا قدسدة .

وكما انالشى الواحد يكون جوهرا وعرضا باعتبارين كما بين فى الشفاء و غيره فى تحقيق العلم بالجواهر فكذلك ايضا قديكون امر واحد مجردا وماديا باعتبارين .

فاذا كانت النفس الانسانية مجردة ذاتا ومادية فعلا فهي من حيث الفعل من التدبير والتحريك مسبوقة باستعداد البدن مقترنة به .

واما من حيث الذات والحقيقة فمنشأ وجودها جودالمبد، الواهب لاغير فلا يسبقها من تلك الحيثية استعداد البدن ولايلزمها الإقتران في وجودها به ولا يلحقها شيء من مثالب الماديات الا بالعرض.

فهذا ماذكرته فى دفع تلكالشبهة فانظر اليه ايهاالأخ رحمك الله بنظر الاعتبار فانه مع وضوحه لايخلو من دقة ويمكن تأويل مانقل عن افلاطن الالهى فى قدم النفس اليه بوجه لطيف (1)

واماالجواب عن الإيراد الذي نحن فيه فهو ان النفس لها اعتباران: اعتبار كونها صورة ونفسا واعتبار كونها ذاتا [مجردة] في نفسها .

ومناط الاعتبار الاول كون الشيء موجودا لفيره، ومناط الاعتبار الثاني كونه موجودا في نفسه اعم من ان يكون لنفسه او لفيره .

(۱) یعنی بگوئیم: مراد افلاطون از قدم نفوس قدم علت نفوس و حقیقت نفوس است باعتبار وجود عقلانی ارواح قبل از هبوط بعالم نفس و تعین جزیی ورقیقت همان حقیقت است و بالأخره کینونت عقلی نفوس قدیم زمانی است و ازلی چون شأن افلاطون اجل است از این که بگوید نفوس انسانی با قید متعاق بابدای جسمانی مادی قدیمند در کلمات اتباع افلاطون نیز شواهدی بر این معنا وجوددارد.

بعینها بوه و استعداد اشیاء دیگراست که درصراط تکامل تحقق میبابد. قسم دیگر آنست که شیءواحد ازجهت و ازهمان جهت مصداق نقیض آن باشد نه ازجهت دیگر این باطلاست .

ولما كانت الصورة الحالة وجودها في نفسها لما كان عين وجودها لنفسها فيختلف هناك الاعتباران و يتفاير بحسبهما لها الوجودان .

ولهذا زوالالصورة الحالة فى المادة يوجب فسادها فى نفسها بخلاف الصورة المجردة فان وجودها المادة وان استازم وجودها فى نفسها لكن زوالها عن المادة لا يوجب فسادها فى نفسها وذلك لتفاير الوجودين .

اذا تقرر هذا فنقول: كونالشى، واقعا بحسب وجوده فىنفسه تحتمقولة لايوجب كونه واقعا باعتبار آخر تحت تلكالمقولة بل ولاتحت مقولة من المقولات اصلاء .

فالنفس وانكان بحسب ذاتها جوهرا وبحسب نفسيتها مضافا لكن بحسب كونها جزء للجسم باعتبار وصورة مقومة لوجوده باعتبار آخر لايوجب ان يكون جوهرا كما في ساير الصور المادية على ماعلمت .

فكون النفس جوهرا مجردا من حيث كونها مقومة لوجود الجسم، صادقاعليها وعلى الجسم بالمعنى الذى هو به جنس غير صحيح عندنا فان كونها حقيقة شبىء وكونها جزء حقيقة شيء آخر ولا يجب الاتفاق بين الاعتبارين .

وهاهنا ايهاالأخ رحمكالله طريقة اخرى في تتميم البيان .

وهى انك لونظرت حق النظر الى مابينه الشيخ الالهى فى كتابه من كون النفس ذات حقيقة بسيطة نورية وذلك فى حكمة الإشراق، وكونها انية صرفة وذلك فى التلويحات؛ والمآل واحد اذالظهور والوجود امر واحد عنده. وقدبين بالاصول الاشراقية كون النور والوجود بسيطة لاجنس لها ولا فصل لها ،

والإختلاف بين افرادها ومراتبها ليس بامر ذاتى ولا بامر عرضى بل انما هو بمجردالكمال والنقص فى اصل الحقيقة النورية الوجودية لعلمت: ان الذوات المجردة النورية غيرواقعة تحت مقولة الجوهر وان كانت وجوداتها لافى موضوع فعليك يااخى بهذه القاعدة (1) فان لها عمقا عظيما ذهل عنه جمهور القوم ، ثم

<sup>(</sup>۱) دلیل قانع کننده برنفی خروج نفوس ناطقه وجواهر عقلیه ازمقولهٔ جوهر در کلمات شیخ اشراق وصدرالحکما واتباع ملاصدرا وشیخ شهید دیدهنمی شـود چون نفی

بمراجعة كتبه فيدفع شكوك يتعرض لك فيها .

والإشكال الوارد على القائل بالاتحاد بين المادة والصورة فهو ان التركيب الاتحادى في الانسان غير معقول لان نفسه التي هي صورته جوهر مجرد عن المادة وبدنه جسم والتركيب الاتحادى بينهما يستلزم تجرد الجسم او تجسم المجرد.

واجاب عنه ب: انا لانسام انالتركيب الاتحادى بينهما يستلزم ذلك الان

ماهیت از وجود معلول امکانی امکان ندارد وقول باین که حکم ماهیات عقول در تحت شعاع نور حق محکوم وحقایق مجرده موجودند بوجود حق ونقص جوهری آنها به کمال ذاتی منجبراست برهانی نیست چون فیضحق که وجود منبسط باشد بعداز قبول و تعین بوجود عقلی ونفسی حد قبول نموده و ازهمین حد وانحطاط وجود از رتبهٔ واجبی و حقیقت قیومی و تعین درمرتبه ومقام خاص همان ماهیت است و اینکه یکی از اعاظم حکما و افاخم عرفا فرموده است ماهیت در عقول و جواهر اعلون امر عقلی است. باید اذعان نمود که ماهیت مطلقا امری عقلی است و اعتباری بودن ماهیت همان عدم اصالت و عدم تحقق خارجی ماهیت است لذا اهل عرفان گویند: عین ثابت ممکن دحو نمی شود و وجود امکانی هر گز حدخودرا رها ننموده و هرچه به حق نزدیك شود احکام و جوبی غلبه مینماید و غیریت کم میشود ولی از حدامکانی خلاصی نمی یا به و حکم به لاك دائمی شامل مینماید و غیریت کم میشود ولی از حدامکانی خلاصی نمی یا به و حکم به لاك دائمی شامل میمه حقایق است غیر از حق قیوم .

۱ـ عبارات منقول از سید میرصدر وملاجلال زیاد مغلوطاست عبارت سید دراین موضوع از این قراراست: «... لانسلم انالترکیبالاتحادی بینهما (مرادبدن ونفساست) مستلزم لذلكای تجسم المجرد او تجردالمجسم لماعرفت من انالصورة والمادة لیسا امرین مختلفین فی الخارج حتی یكون هناك مجرد ومادی بالفعل ولزم من صیرورتهما واحدا، احدالامرین الملكورین...» واقعا از این رجل نحریر عجیب است که این قبیل مطالبرا به رشتهٔ تحریر درآورده است ولی حق آنست که مسأله ازعویصات از طرفی حمل جنس و فصل بریکدیگر دلیل است بر اتحاد خارجی این دو از طرفی در مرکبات حقیقیه بكلی اجزاء خارجی انکار نمودن جای تعجب است مگرمیشود نفس انسانی که جوهر مجرد است بخصوص بسبك فلسفه خارجی انکار نمودن جای تفسیان ماهد در مقام ذات از ماده تجرد دارد و در مرتبهٔ عقلانی نفس از ماده و تجسم عین واثری نیست معنای کلام سید در این جا آنست که آنسان درواقع نه مجرد باشد نه مادی چون بسدن

الصورة والمادة ليستا امرين، مختلفين فى الخارج حتى يكون مجرد ومادى بالفعل ولزم صيرورتهما واحدا و احدالاً مرين المذكررين . فان الإنسان امر انقلبت النطفة اليه بالوسائط وهو واحد طبيعى، ليس له فى الخارج جزء اصلا لا مجرد ولا مادى كساير مراتب الإنتقالات .

والعقل يقسمه بحسب آثاره الى جوهر قابل الأبعاد ونام وحساس مدرك للكليات.

ولا خفاء فى ان تلبسه ببعض هذه الآثار كقبول الابعاد والنمو مستازم لان يكون له مقدار و وضع وحيز .

باعتبار قبول تجسم وتقدر حقیقت نداردوازنفسناطقهٔ مجردتام درصریح ذات وصمیم وجود نیز خبری نیست چون در حواشی تصریح کرده است (فانالانسان قدانقلب النطفة الیه بالوسایط وهو واحدطبیعی لیس له فی الخارج جزءا اصلا لامادی ولامجرد کسایر مراتب الانقلابات المذکورة) این مطلب واقعاشنیدن دارد کهموجود مرکب طبیعی درعالم اجسام بحسب تحلیل عقلی نهمادی و نهمجرد باشد و نفس مجرد عاقل و معقول تام الوجود فقط بحسب تحلیل عقلی مجرد بوده و درواقع و خارج مجرد نباشد درحالتی که آثار مجرد و آثار مادی بروجود خارجی انسان متر تب چون ایشان تشکیك دروجودرا انکار کرده اند از تصور این که یكشی، واحد میشود دارای مراتب باشد و بحسب برخی ازمنازل وجود مجرد تام و باعتبار بعضی از مراحل مادی تام و باعتبار مرتبهٔ وسطای وجود برزخ بین این دو بوده باشد و نیز میشود یك وجود واحد دارای عرض عریضی باشد و مصداق واقع شود از برای جمیع معانی موجود بوجود متفرق و مفصل بوجودی واحد قرآنی و حقیقت احدی جمعی محیح بود که گفته شود انسان موجود مادی متحیز متقدر صرف نیست کمااینکه موجود مجرد عاقل و معقول بحت و محض نیز نمی باشد بل که دارای مراتب کثیره و مواطن متعدده است و معجونی است از خلطین و حقیقتی است مرکب از دواصل اما بیان دلائل بر اتحاد و اثبات این معنا علاوه بر آنجه مؤلف بزرگ بیان کرده است موکول است به حواشی نگارندهٔ این سطور بسر مطالب موجود در تعلیق جواهر و اعراض اسفار ...

ا در حواشى تجريد: «والعقل يقسمه بحسب آثاره الى جوهر قابل للابعاد، تام حساس ، مدرك للكليات وانكان تلبسه ببعض هذه الاثار كقبول الابعاد والنمو مستلزما لان يكون له وضع ومقدار وحيس وتلبسه بادراك الكليات لايستلزم تلبسه بشىء من هده الثلاثة فهو مدرك الكليات من حيث انه مجرد عن هذه الثلاثة ... (حواشى تجريد) .

وتلبسه بادراك الكليات لايستلزم بشى، من هذه الثلاثة فهو مدرك للكليات من حيث انه مجرد عن هذه الثلاثة وهذا هو المجرد عندهم .

ثم لما جاز ان ينقلب الحيوان الى امر آخر يكون فيه بعض صفات الحيوان دون بعض آخر منها كان مات الفرس مثلا فانه يبقى فيه المقدار والشكل واللون دون النمو والإحساس فاذا انقلب الانسان الى امر لايبقى فيه المقدار والوضع والتحير ويبقى فيه ادراكات الكليات فقد انقاب الى مجرد ويخرج المجرد اللى كان فيه بالقوة الى الفعل ولادليل على امتناع ذلك ، فمنشأ السرال اخذما بالقوة مكان ما بالفعل» انتهى (1) ماذكره .

(۱) ذكر السيدالسند -قده- في حواشي التجريد بعد ما نقل عنه المؤلف المجيب: فاذن يكون النفس المجردة التي هي صورة الانسان جزءاً تحليليا كما هو شأن ساير الصور لاجزءاً تركيبيا...»

سید علامه معنی تر کیب اتحادی را درست غور ننموده است و نیز آنطوری که باید به تحول ماده بصورتهای مقوم ماده (و اینکه شی، بالقوه مثل ماده بهشی، بالفعل وقتی متحول می شود که شأنیت ازبرای قبول صور و اردرا داشته باشد) پی نبرده است و نیز به این اصل و اقف نشده است که معنای اتحاد ماده باصورت یا متحد شدن ماده با صور فایضه آنستکه : موجود و احد بحسب وجود عین موجودی است که ماده نام دارد باین معنا که هریك از ماده وصورت موجودند بیك وجود که درصورت وجود بالفعل و درماده بالقوه است و ماده امكان ندارد در قبال صورت خود دارای فعلیت باشد مگر فعلیت بمعنای نفس القوه چون فعلیت از قبول جهت فعلیت ابا و امتناع دارد مگر آنکه احدالمتحدین لامتحصل و دیگری متحصل وغیر مبهم باشد و معنای ترکب جسم از دوجزء جوهری آنست که جهت قوم متحد باجهت فعلیت جوهر بالقوه است وصورت جوهر بالفعل (مثلا: البصم مادة للصورة النباتیة وقبل صیرورة الجسم نباتاً یصدق علیه انه جوهر قابل للأبعاد فقط و ادا تصور بصورة النبات و انقلب الیها صار من افراد مفهومات اخری ایضاً غیر الجوهریة و قبول الابعاد و هی المتغذی و المولد) جمیع این معانی موجودند بالفعل نه بالقوه بوجودو احد لیکن نه اعتبار و النامی و المولد) جمیع این معانی موجودند بالفعل نه بالقوه بوجودو احد لیکن نه اعتبار و النامی و المولد) جمیع این معانی موجودند بالفعل نه بالقوه بوجودو احد لیکن نه اعتبار و النامی و المولد)

ا - « ... وهذا هوالمجرد عندهم فان المجرد بمعنى العربان و ارادوا به العارى عن هـذه الثلاثة ... (حواشى تجريد) .

ولا يخفى مافيه من وجودالخبط والخلط بعدالإحاطة بالقواعدالمقررةالثابتة بالقواطع البرهانية .

منها: كون مدرك المعقولات مجردا بالفعل لابالقوة ،

ومنها: امتناع انفكاك الحقايق.

ومنها: محالية زوال فصل البسيط معبقاء جنسه، والتمثيل بالشجر المقطوع مع كونه مصادرة على المطلوب الأصل مندفع في مقامه .

وقس على ماذكرناه سائر ماهو مذكور فى سخافة هذاالراى ورداءته فيما بين اهل التحصيل . فنحن بحمدالله منسلخ عنه نشكره على ذلك كثيرا انشاءالله .

#### المسألة الثالثة

ما ذكره صاحب روضة الجنان على دليل اثبات الهيولى من ان اللازم من ذكر هذا الدليل ليس الا ان حقيقة الجسمية يجب ان يكون لذاتها وبالنظر الى نفس حقيقتها قابلة للأبعاد ومتصلة بازاءه (1)

تجرید بعضی از این اجزاء. بنابر این جسم مأخوذ به نحو اطلاق و ابهام و لابشرط جنس است و قابل حمل برنامی و لی اگر بنحو بشرط لا، و تقید آن بعدم اخذشی و در آن لحاظشود، ماده است و همچنین است فرق بین لحاظشی و بالفعل فصل و صورت در حقیقت و معنای نامی (فالحاجة الی التحلیل انما هی بحسب و صف الجزئیة).

(۱) این اشکال را بر برهانفصل ووصل قبلان صاحب روضه وشیخ اشراق برخیاز محققان وارد ساختهاند وآنرا متأخران بصورتهای مختلف تقریر نمودهاند فی کلام بعضهم: «سلّمنا ان فیالجسم باعتبارالإمتداد اموراً ثلاثة :

الأول جوهر غيرخارج عن ماهيةالجسم والأخيران عرضان فيه زائدان عليه يتبدل احدهما عن الجسم بالتخلخل والتكاثف والآخر بتواردالأشكال عليه ؛ لكن لم قلتم ان الجسم اذاانفصل يجب ان ينعدم عنه امر جوهرى فان اللازم ليس الا ان الحقيقة الجسمية يجب ان يكون لذاتها قابلة للإتصالات والإنفصالات واما ان القابل يجب ان يكون واحدا

۱ منی صاحب روضة الجنان بر نفی ترکب جسم ازهیولی وصورت (دوجز، جوهری) اینشبهه را تقریر نموده است .

واما انه يجب ان يكون الجسم قابلا واحدا ومتصلا واحدا فلم يازم اصلا فعند هذا لاحد ان يقول ان الانفصال لاينافى الاتصال مطلقا ولا ينتفى به الاتصال بالكلية بل انما ينافى وحدة الاتصال اذ بعد الانفصال يحدث جسمان منفصلان . فماكان متصلا واحدا صار منفصلا متعددا .

فالإتصال الذى ذاتى او لازم الذاتى باق والزوال انما هولمارضه اى الوحدة او الكثرة .

#### الجراب

ان الذى قد سنح لنا فى شرح الهداية فى التقضى عن هذه الشبهة هو انه لا شك لأحد من العقلاء انه ينعدم عن الجسم حين طريان الانفصال عليه امر يكون موجودا فيه فى الواقع .

وكذا يوجد له حين حدوث الاتصال امر لم يكن فيه موجودا قبل ذلك(1). فحينتُذنقول  $^1$ : ذلك الامر اما انه اتصال حقيقى او اضافى فعلى الأول  $^7$  يلزم

بالوحدة الإتصالية فلا، وانما يازم ذلك لو كانت الوحدة الشخصية مساوقة للوحدة الاتصالية وهو غير لازم فان الإنسان الواحد او السرير الواحد مثلاً له وحدة شخصية مع تألفه عن متصلات بعضها الى بعض. بل اللازم كون القابل للإتصال و الإنفصال امرا واحدا شخصيا و يجوز ان يكون ذلك الواحد امرا متصلا لذاته مع استمر ار وحدته الشخصية ؛ يتعدد اتصاله الذاتي فح لأحد ان يقول: ان الإنفصال لا ينافي الإتصال مطلقاً بل انما ينافي وحدة الاتصال فما كان متصلا واحدا بعينه صار متصلا متعددا فالممتد الجوهري (اذالممتد الجوهري حل) باق في المحالين و الزوال انما هو لعارضه اي الوحدة و الكثرة».

(۱) مجیب محتق در اسفار و برخی دیگر از کتب خود از شبهه مفصل تر و درشرح هدایه مختصر تر و در این رساله قدری مفصل تر از شرح هدایه جو ابداده است .

ا - فى الاسفار: فع نقول: ذلك الامر الله عن المتصل الواحد المأخوذ مجرداً عن جميع الخارجيات والعوارض المفارقة عن طربان الانفصال ثم عاد بعد زواله وطربان الاتصال لامحالة يكون وحدة (ما) للاتصال البتة فهى لانخلو اما ان تكون وحدة ذاتية واتصالا حقيقيا او وحدة ارتباطيا و اتصالا اضافياء

۲\_ فى الاسفار: فعلى الاول يثبت المقصود من وجود الهيولى الاولى لاتفاق الفريقين على ان المنعدم بالذات من الجسم عند الانفصال لوكان اتصالا جوهريا فلا بد من اشتمال الجسم على جزء آخر حتى لايكون الفصل اعداما وافناء اللجسم فى المرة والوصل ابداعا وانشاء انشأة اخرى....

المطلوب وهو تبدل امر جوهرى عن الجسم حين الفصل والوصل لأن مرتبة هذه الشبهة بعد اثبات اتصال الجوهرى في الجسم وتسليمه .

والكلام فى انالزائل حين الانفصال اهوام غيره من الامور العرضية كالوحدة فيه اوالاضافة بين اجزاءه .

فاذاكانالزائل عن الجسم حين الفصل امرا معتبرا في مرتبة ذاته فلا بد من اشتماله على ذاتى آخر غير متصل بنفسه قابل له وللإنفصال لئلا يكون التفريق اعداما للجسم بالكلية وذلك هو الهيولى الاولى .

وعلى الثانى: يلزم ان يكون فى الجسم وحدات او اضافات غير متناهية مجتمعة فى الواقع مترتبة حسب قبول الجسم لانفسامات غير متناهية مترتبة فى الطبع كالتنصيف والتثليث والتربيع وغيرها تنعدم كل واحدة من تلك الوحدات اوالإضافات عند طرو شى، من الانقسامات ويلزم منه المحالات الواردة على اصحاب لاتناهى اجزاء الجسم كالنظام وتابعيه.

على ان هاهنا دقيقة اخرى وهى انالشيخ وغيرهمن اكابر الحكماء قدصرحوا بانوحدة المتصلات عين ذواتها ويلزمها نفى الكثرة بخلاف وحدة المفارقات فانها هناك من لوازم نفى الكثرة عنها .

فحينئذ تحويل وحدة الاتصال الى كثرته ليس الا تحويل شخص متصل الى شخصين متصلين وذلك يوجب المطلوب .

ثم ان اصل هذه الشبهة مأخوذ من كلام صاحب الاشراق وتلخيص ما اجيب عنها في روضة الجنان (۱) وافيد في الإيماضات بعد تمهيد: ان وجود كل شيء

«ان وجود كل شيء عبارة عن نفس تحصله وموجوديته سواء كان في العين او في العقل وانه مساوق للتشخص بلهو عينه على ماذهب اليه الفارابي فتعدد كل من التشخص والوجود ووحدته يوجب تعدد الآخر ووحدته وهو ان المتصل الواحد من حيث هو كك

<sup>(</sup>۱) مراد از بعضی از اذکیا سید محقق داماداست که درمقام انتصار از محققین از حکمای مشائیه در ایماضات از شبهه جواب دادهاست:

١ به تلخيص صدر الحكما (قده) .

ليس الا موجوديته عينا كان او ذهنا، وانه مساوق لشخصه [للتشخص] بل هو عينه كما ذهب اليهالفارابي هو انالمتصل الواحد من حيث هو كذلك لما لم يكن

لما لم يكن الا موجوداً واحدا له ذات واحدة وتشخص واحد، فليس لأجزائه الفرضية وجود بالفعل وتشخص خاص بحسب نفسالأمر كيف؟ وقد بين انالأجزاء الفرضية غيــر متناهية حسب قبول الجسم الإنقسامات الغير المتناهية. فاماان يكون لبعض من اجزائه وجود و تشخص و هــوالترجيح من غيـر مرجح او لجميعها فيلزمالمفاســ التي ترد على اصحاب لا تناهى اجزاءالجسم واذا طرء عليهالإنقسام وجد موجودان متشخصان وهويتان مستقلتان فاما ان يكونا موجودين حال الإتصال مع تعينهما وهو باطل لأن اجزاء المتصل الواحد تعينها ليس الا بحسبالفرض وهذانالتعيتنان بحسب نفسالأمر او بدونهما، فح اما ان يكون وجوداهما حال الانفصال هو بعينه الوجود الذي لهما حال الاتصال ولا سبيل الى الأول لأنه خــلاف ما تقرر ان المساوقة بين التعين والوجــود فالتعين الحادث بعــد الانفصال. ولا الى الثاني لأنه يلزم ان يكون ذات واحــدة توجــد بوجود متجــدد ثم يزول عنها هذاالوجود وتوجد بوجود آخر وهو ايضا خــلاف المفروض من انالوجود نفس الموجودية المصدرية المنتزعة عن الذات لا مابه الموجودية فلا يتصور تعدده مع وحدة الذات كما لا يخفى. واما ان لا يكونا موجودين حين الإتصال بالفعل بل بالقوة القريبة اوالبعيدة فلابدالها منمادة حاملةلقوة وجودهما وتعينهما حين الإتصال واذا خرج وجودهما وتعينهما بطريان الإنفصال من القوة الى الفعل تصير حاملة لهما متلبسة بهما، وليست تلك المادة هي ذلك الجوهر المتصل لماعلمت بطلانه سابقا، فيكون القابل له ولهما معا جوهر ا آخر وهو المطلوب...»١.

مطلبی کهباید در براهین اثبات هیولی یعنی جزء قابل جوهری دراجسام مورددقت واقعشود آنستکه: هیولا اگرچه بنا برمسلك مشاء درحدذات هویت وتشخص واحداست ولی قابل اشارهٔ حسیه نیست و اتصاف بهابعاد ومقادیر و تخصص در احیاز وجهات و حصول فصل و وصل و وحدت و تعدد بالذات در آن امکان ندارد بعداز آنکه از ناحیهٔ صورت جسمیه قبول تعین نمود باین اوصاف متصف می شود .

۱-این عبارات به سبك تحریر سیدالمدفقین میرصد دشتكی شبیه است و از میرداماد نیست .
 حواشی میرصد بر جواهر و اعراض تجرید نزد اینجانب نیست .

الا موجودا واحدا ، له ذات واحدة وتشخص واحد ؛ فليس لأجزاءه العرضية [الفرضية] وجود بالفعل وتشخص خاص بحسب نفسالأمر فاذا طرء عليه الإنقسام وجد موجودان مشتخصان وهويتان مستقلتان .

فاما ان يكونا موجودين حال الاتصال مع تعينهما وهو باطل لأن اجزاء المتصل الواحد تعينهما ليس الا بحسب الفرض، وهذان التعينان بحسب الواقع او بدونهما وهو ايضا باطل سواء كان وجوداهما حال الإنفصال هو بعينه الوجود الذي لهما حال الإتصال اولم يكن كذلك لأنه خلاف ما تقرر من المساوقة بين التعين والوجود، فلا يتصور وحدة احدهما و تعدد الآخر .

وانالوجود نفس الموجودية الانتراعية المأخوذة عن الذات فلا يتصور تعدده مع وحدة الذات .

واما ان يكونا موجودين حين الإتصال بالفعل بل بالقوة فلا بدلهما من مادة حاملة لقوة وجودهما حين الإتصال متلبسة بهما حين الإنفصال .

وليست نفس ذلك الجوهر المتصل الواحد لماعلم فيكون القابل لهوللمتصلين معاجوهر آخر وهو المطلوب .

واقول: فيه نظر، فان القول بكون الإتصال والإنفصال عبارتين من توحد الوجود وتكثره على مايلزم من الدليل المذكور وانكان مسلما عندنا ونحن نساعد عليه ، لكنا نفرق بين ما بالذات وما بالعرض .

ونقول: لا نسلم انالموجودات متعددة اذالمتعين بتعينات متكثرة حال الإنفصال اولا وبالذات هو حقيقةالجوهرالمتصل لم لايجوز انيكون المعروض لإختلاف الوجودات والتعينات بالذات هو حقيقة المقدار وبواسطة الجوهرالمتصل وانكان الفرق بينهما ليس الا بالتعين والإبهام بحسب المساحة .

فالجسم المتصل له مقدار واحد وتشخص واحد عليه الإنفصال

١- فىشرح الهداية: فيكون القابل له ولهما معا جوهرا آخر...

٣-واعلم انالجسم ليس امرا ممتدا وواحديًا شخصيا متصلا كما هو ظاهر محسوس لان الجسم مركب منالاجزاءالمنفصلة فىالواقع و اذا طرء عليه الانفصال ينفصل منه اجزاءه فالمصير الى ما حققه الطبيعيون فى عصرنا هذا ويجب علينا تقرير هذه المباحث على وجه مطابق للتحقيقات العالية

انعدم هذاالمقدارالمعين و وجد مقداران آخران كل واحد منهما غيرالآخر وغير المقدارالأول في وجوده و تشخصه .

والممتد بمعنى القابل للأبعاد مطلقا لم يتفير وجوده ولا تشخصه بل نقول القابل للأبعاد حقيقة واحدة منحصرة فى شخص واحد له مقدار مساحى واحد وهو ما حواه السطح الأعلى من الفلك الاول سواء كان فى اتصال واحد او فى اتصالات متعدة حادثة او فطرية .

وهذاالشخصالممتد له تعين واحد مستمر ذاتى .

وله ايضا تعينات متبدلة عرضية حاصلة فيه من قبيل تعينات مقداره المساحى .

وهذا كما ان هيولى الإسطقسات عندالمشائين شخصواحد لاتزولوحدته الشخيصية فيمراتب تعددالصورة الجسمية ووحدتها عند ورودالفصلوالوصل. فان قيل: الهيولى لماكانت امرا مبهما يمكن الحكم ببقاء ذاتها حين تعدد الإتصال ووحدته بخلاف الجسم.

قلنا: كون ذات الهيولى عندهم مبهما بالمعنى الذى لايمكن اجراءه فى ذات الجسم غير بيسٍّن ولا مبيسٍّن .

فان معنا ابهام الهبولى بالنسبة الى الأشياء ليس كما فهمه بعض المدققين من انها لاتعين لها فى ذاتها ولا تحصل ولا كلية ولا جزءية ولا عموم ولاخصوص.

وانما تتصف بشىء من تلك الأوصاف بسبب اقتران الصورة بها اذ قد سبق ان الوجود لا ينفك عن التشخص بل تستمر باستمراره ويزول بزواله .

فبقاء الوجود مع زوال التعين والوحدة غير معقول انما المعقول في هيولي العناصر انها متعينة الذات مبهمة الصور .

الموجودة في آثار علماءا لعصر.

ومن القبيح جدا أهمال هذا الامر والالتزام بماهومسطور في كتب القدماء والحال أنه ظهر بطلان امثال هذه الاراء.

ا ـ وقد حققنا معنى الهيولى بالمعنى الجوهر القابل الله عرفوه بانه جزء جوهرى للجسم في حواشينا في آخر الرسالة .

فلها عندهم تعينان: تعين مستمر ذاتي، وتعين متبدل عرضي .

قلنا مثل ذلك فى الجوهر الممتد من انه متعين الذات مبهم المقدار؛ وحدة و

ولها تعين ذاتى مستمر وتعين مقدارى متبدل على طبق ما قالوه فى الهيولى (١) .

فالاولى ان يتمسك بما ذكرناه من قبل «والله اعلم بالصواب» .

## المسألة الرابعة (٢)

## (( الشبهة التي تدل على ان الإعراض مادة يتركب منها ))

وبيانها: انالعرض المعين كهذاالسواد، اذاانفصل بانفصال محله وجد

(١) ماده وهيو لا باصورت جرمية واحد، واحدبالإتصال وبا صور متعدد، متعددبالإنفصال است ولكنها لو قصر النظر الى ذاتها لكانت خالية عن الوحدة الإتصالية والكثرة الإنفصال وبالعكس بل لها وحدة ذاتية تنحفظ بها ذاتها الشخصية الباقية مع تبدل الإتصال بالإنفصال وبالعكس وليست لها ذات تكون درجتها في الوجود فوق درجة الصورة الجسمية ليلزم كونها بحسب ذاتها من المفارقات العقلية او البرازخ الخيالية، ولالها ذات تكون مرتبتها في التحصل بعينها مرتبة الصورة الجرمية ليلزم من عدم كونها في حدداتها خالية عن الإتصال كونها ذي مفاصل متألفة من الجواهر المتفاصلة المتناهية او الغير المتناهية بل انما درجتها في الوجود ومرتبتها في التحصل متأخرة عن مرتبة الصورة الجرمية لأنها بذاتها ليست الاقوة محضة لها في الوجود قابلية التلبس بأية صفة وحلية كانت .

فنسبة الصورة اليها نسبة الفعلية الى القوة . فكل فعلية بما هى كذلك مقدمة بالذات على القوة وانكانت قد تتأخر عنها بالزمان ١ .

(۳) معنای بساطت اعراض حال درصور نوعیه آنست که اعراض از علل اربعه فقط دارای علت فاعلی و علت غایی هستند و علل قوام – علت مادی و علت صوری – ندارند

ا واعلم أن ما ذكرناه في هذه التعليقة مما حرره سيدنا الاستاذ المتأله النحرير الفيلسوف الكبير سيد سادات أعاظم الحكماء والفقهاء الحاج ميرزا أبو الحسن القزويني «أدام الله تعالى ظله الظليل على رؤس مريديه بادامة وجوده الشريف وعزه الجليل» في بعض حواشيه .

موجودان مشخصان.

فاما ان يكون هاتين الذاتان موجودتين حال الإتصال الى آخر ما ذكره بعض الأذكياء في دليل اثبات الهيولي .

ولما اوردالنقض بالإعراض بماذكره المحقق الدوانى فى الحاشية من ان العرض والعرضى متحدان بالذات وانا لاارضى بذالك .

## والجدواب

انا نختار من الشقوق المفروضة ان السوادين الحاصلين بعد الإنفصال لم يكونا موجودين من قبل بالفعل بل بالقريبة منه .

قولكم: «وهو خلاف مايحكم بهالضرورة.»

نقول: الذى يحكم به الضرورة والبرهان هو امتناع انعدام الشى، عندالفصل ذاتا و قابلاً و حدوث آخرين من نوعه من كتم العدم كذلك ، و اما غير ذلك فغير ضرورى ولا مبرهن عليه، كيف والقسمة ترد اولا وبالدات على الجسم و بتبعيته على العرض القائم به .

وفى [ومن] جعل القسمة فى الجسم راجعة الى تبديل المتصل الجوهرى الى متصلين جوهريين مع بقاء مادة الجميع كيف يبالى تبديل العرض القائم به الى عرضين آخرين قائمين بجسمين آخرين مع بقاء موضوعها الذى هو الهيولى فان الهيولى بالقياس الى الاعراض القائمة بالجسم موضوع وان كانت بالقياس الى الصورة باعتبار آخر مادة .

والحاصل: ان تكثير الشيء الذي لامادة له ولا محل غير معقول لأنه يرجع اى ابطال شيء بالكلية وابداع شيئين من كتم العدم الصرف من دون استعداد و

واين منافات با تركبعقلى ندارد چون مأخذ جنس وفصل لازمنيست ماده وصورت خارجى باشد و يجوزالتركيب فى الجنس والفصل ولاشك ان للإعراض اجناسا وفصولا وان البساطة الخارجية لاتنافى تركب الإعراض عقلا ولاينافى ايضا المحصار المقولات العرضية فى تسعة كما هو المصرح فى الكتب المحكمية.

قابلية بخلاف ما اذاكانت له قابلية مادة واستعداد يبطل عن المادة بسبب القسمة استعداده ويوجد لها استعداد وجود امرين آخرين من نوع ذلك الشيء اومن صنفه ومن المعلوم ان الواهب الجواد لكل قابل مستحقه والمفيض على كل ذي حق حق ليس في جوده تراخ ولا في افاضته مهلة فيفيض منه على القابل مايقبله بلا تراخ ومهلة كل مالا مادة له بل هو آخر الموضوعات ومادة المواد كالجسم بما هو جسم عند الإشراقيين وكالهيولي عند المشائين، فلا يمكن تكثره اصلا ولاايجاده الابالإبداع لا بالإحداث باتفاق الفلاسفة .

واماالأشياء ذوات الموضوعات والمواد والاستعدادات فزوال شيء منها وحدوث آخر مثله بالقسمة او بفيره من الاسباب المعدة غير مستنكر عند الجميع، ومن ذلك ترى مباحث الهيولي دائرة (۱) عندهم اثباتا ونفيا على ان الزائل

(۱) نگارندهٔ اینسطور بر قسمت جواهر و اعراض اسفار فصل کیفیت ترکب جسم از هیولا وصورت ونیز در نحوهٔ علیت صورت نسبت بهیولی دو حاشیه براین دوموضع از اسفار نوشتهام که دراینجا نقل میکنم:

بنا بر تركيب اتحادى اين دو (كماهو الموافق للبرهان) ومعلوليت هيو لا نسبت بصورت على وجه غير دائر بايد معتقد شد كه ورود صور برهيوليات بنحو تدرج و تدريج وحركت است و گرنه لازم آيد انعدام جسم من رأس ثم ايجاده من دون مادة سابقة . بنا بر آنچه كه در اين تعليقه ذكر ميشود چند مطلب مهم اين رساله واضح وظاهر ميشود وفنقول: يجب تقديم مقدمات يتوقف عليها تنوير المرام .

اما مسألهٔ ماده وهيولا، هيولا جوهرى است كه فى نفسه نهواحد متصل است ونه منفصل (اى ليس منفصلا بالإنفصال) كهنسبت بهصورت جسميه كه ممتد جوهرى باشد قابل است .

هیولا بمعنای اعم یعنی شیء وحقیقتی کهقبول اتصال وانفصال نماید ودر حس نسبت به انواع اجسام دارای جهت قبول باشد وهیآت خارجی ازقبیل صور انواع نطقه وعلقه و صور نباتیه وحیوانیه وصور معدنیه (صور بمعنای اعم) برآن عارضشود وماده وزمینه و استعداد ازبرای کافهٔ صور قرار بگیرد مورد تصدیق جمیعاست لذا گفته میشود فلانصورت از فلان ماده بوجود آمدهاست و زید مثلا از نطفهٔ عمرو تحقق پیداکردهاست و عنصر آب مثلاً از دوحقیقت بسیط بوجود میآید (حتی منکران تکامل که حرکترا تغییرمکاندادن

من الجسم حين ورود الإنفصال جوهرا وعرض فان كان جوهرا فلا بد الجسم من

ذرات درفضا و جو میدانند ماده باین معنا را انکار نمی کنند «فانه اذا قیل تکون الحیوان من الطین او خلق الإین من نطفة ابیه فلایخلو اما ان یکون الطین باقیا طینا والنطف قة باقیة نطفة و هو حیوان او انسان حتی تکون فی حالة واحدة طینا وحیوانا... و هو محال و اما ان یکون بطلت النطفة بکلیتها حتی لولم یبق منها شیء اصلا و کذاالطین ثم حصل حیوان او انسان فح ماصارت النطفة انساناً... بل ذلك شیء بطل بکلیته و هذا شیء آخر حصل جدیدا بجمیع اجزاءه، و اما ان یکون الجوهر الذی کانت فیه الهیئة النطفیة مشلا بطلت عنه تلك الهیئة و حصلت فیه هیئة انسان او حیوان و القسمان الأولان باطلان لا یعتقدهما الکافة لأن کل من زرع بذراً او تزوج للولد لیحکم علی الزرع بانه من بذره و یفرق بین و لده و و لد غیره بانه من ماءه و ان عانده معاند لا یلتفت الیه... فظهر ان الهیولی من حیث المفهوم الدن کور ماوقع فیه خلاف...» لذا اهل تحقیق گویند: هیولا بمعنای اعمرا جمیع ملل اثبات نموده اند اما نزاع در این است که این امر قابل، اجزاء و ذرات غیر قابل تجزیه است که اصلا

اب پیروان این عقیده حرکت در کیفیات را کسا بان استحاله می گوئیم انکار نموده اند ومعتقدند که از پیدایش صور و اعراض چیزی در این تغیرات بر اصل مواد نمی افزاید قائلان به ترکیب جسم از اجزاء صغار بعداز توافق در ترکب جسم از اجزاء موجود بالفعل و نفی پیوستگی در اجزاء و قول به گسستگی بر خلاف قول محققان از قدما (قائلان باین که جسم در حد ذات گوهر پیوسته است ، اگر گسسته بودی قابل ابعاد نبودی) مختلف سخن گفته اند برخی جسم را مرکب از اجزاء صغار صلبه دانسته اند که از شدت صلابت قابل قسمت نمی باشند ولی اجزاء متناهی هستند ذی مقراطیس و اتباع او باین قول رفته اند متکلمان غیر از نظام جسم را مرکب از اجزاء متناهیه قابل قسمت میدانند باقیدی که قبلا ذکر نمودیم نظام جسم را مرکب از اجزاء غیر متناهی بالفعل میداند .

محققان از حکمای طبیعی درعصرما جسم را مرکباز اجزاء منفصل ازیکدیگر میدانند با قبود و شرایطی که هیچیك از اشکالات وارد بر قائلان به جزء بر آنها وارد نمی باشد قهرا حرکت کمی مصطلح محققان از حکمای اسلامی را انکار نموده اند و اجزاء بافواصل معین تشکیل اجسام میدهند واجزاء خود جسمند برخلاف جوهر فرد باصطلاح قائلان بآن که سم نیست اگرچه اجسام از آن ها تشکیل می شود فواصل بین اجزاء جسم محسوس باندازه یی است که اگر ما برجسم بسیار بزرگی با وسائلی فشار وارد آوریم ممکن است باندازه قطره یی آب در آیدبل که موادا جسام آنقدر استعداد تجمعرا دارند که ممکن است کلیه نفوس بشری به صورت جسم کوچکی در آید .

جز. آخر یکون قابلا له ولعدمه وان کان عرضا فیکفی ذات الجسم لقبول وجوده

قبول قسمت نمی نماید (یعنی اشیاء ذوات اوضاع جوهریه است کهبوجهی از وجوه انقسام اعماز وهمی وفرضی وقطعی و کسری قبول قسمت نمی نماید) این مسلك را متكلمان اختیار نموده اند با این قید که به تناهی این اجزاء اعتقاد دارند.

نظام معتزلی قائل است به عدم تناهی این اجزاء یعنی جسمرا مرکب از اجزایی میداند که آن اجزاء قبول قسمت نمی نمایند و غیر متناهی هستند .

مذهب دیگر در این مسأله مسلك ذی مقر اطیس حکیماست که جسمرا مرکب از اجز ایی میداند که فقط در خارج قبول قسمت نمی نمایند بعلت آنکه او جسم مفر در ا ذرات سخت و صلب کو چك که از نهایت صلابت امتناع از قبول قسمت دارد .

جمعی از قدما و به تبع آنان شیخ اشراق و اتباع او جسم را جوهر بسیط ممتد میدانند که بالذات متصل است با تصال مقداری جوهری که قائم بذات خود یعنی غیر حال در هیو لا و محل است و همین متصل بذات قبول صور و مقادیر مینماید .

جمعی ازقدما (ارسطو و اتباعاو) وبه تبع ارسطو معلم ثانی وشیخرئیس واتباع آنان از محققان دورهٔ اسلامیه جسمرا مرکب از هیولا وصورت میدانند ومعتقدند که اجسام از جهت ماده وقوه و هیولا که جزء جو هری جسماست قبول صور ومقادیر مینماید نهاز جهت نفس اتصال یعنی متصل ممتد جو هری حکمای اشراق و مشا جمیع آراء مذکور را ابطال نموده اند و در این معنا اتفاق دارند که قابل انفصال و اتصال در اجسام امر واحد شخصی است که در حد ذات کثرت ندارد و و جود آن در حالت انفصال و اتصال باقی است و این قابل را ماده و هیولا نامیده اند و نیز در این معنا نیز اتفاق کرده اند که نفس ا جسم بمعنای جنسی ماهیت مرکب است که جنس آن جو هر و فصل آن امر ممتد در جهات ثلاث (طول، عرض و عمق) میسباشد .

ا دراوائل شرح هدایه: «واتفقو على انالجسم من حیث هو جسماللی هو جنس الانواع الطبیعیة بوجه مهیة مرکبة منجنس هوالجوهریة وفصل هو مفهوم قولنا: ممتد فیالجهات الشلاث وانما وتعالخلاف فی انالجسمالمعنیالمذکور هل بسیط فیالخارج او مرکب فیه من مادة وصورة تحاذیان جنسه وفصله وعلی تقدیر ترکبه هل هو مرکب منجوهر وعرض اومن جوهرین ...»

#### در بیان ترکیب جسم از هیولا وصورت

اتباع ارسطو وجمعی از حکمای اسلامی اتباع شیخ رئیس ودرمتأخرین صدرالحکلماء «مؤلف مجیب علامه» جسمرا مرکب ازدوجزء جوهری میدانند ظاهر اقوال اتباع مشائیه آنست که ترکیب بین ایندو جزء انضمامی است وهیولا درمر تبهٔ وجودخود موجوداست ولی بصورت و علیت صورت را همه معتقدند صورت حال وهیولا محل صورت است و بین این توقف است علی وجه غیردائر، کما حقق فی محله.

سید سند میرصدر شیرازی وصدرالحکما قائل بتر کیب اتحادی هستند ولی بین ایندو معتقد فرق زیاداست کما قررناه فی حواشینا قبلا ازبرای تشحیذ اذهان و تقریر مرام و تحقیق در این مسأله باید مطالبی را ازباب مقدمه تحریر نمود .

اول آنكه ماده بااينكه موجودى واحداست (وباجز عديكر جسم كه صورت باشد منشأ تحقيق جسم ميشود) چه حظي از وجود دارد ؟ آيا مثل همه موجودات مادى داراى وضع است آياميشود شيء مادي (يعني غير مجرد) در مقام تحصل خارجي مسبوق به زمينه واستعداد، نباشد؟ شيء موجود بدون ماده و استعداد ومتحصل ومتحقق بنحو ابداع از مجردات نيست (كماتوهم؟) بايد در نحوه وجود هيولا تأميل نمود ودرست بمغزاى مرام اهل تحصيل پي برد كه گفته اند: «فهيولي الجسمين اللذين احدهما في المغرب والآخر في المشرق لها نحود وحدة ذاتية يجامع اثنينيتهما وحصولها الجهات المتخالفة والأحياز المتباعدة عبارة عن قبولها الأجسام المتعددة الموصوفة بالوقوع في تلك الأحياز والجهات بالذات» ١ .

فرقاست بین نفی کثرتی که از لوازم وحدتاست چون کثرت ازوحدت (بماهیهی) منتفیاست و نفی کثرتی که از لوازم آن وحدت باکثرت ، و معنوناست بهجهت وحدت باکثرت ، وحدت اگر مقابل کثرت لحاظشود بلکه امتناع از اجتماع باکثرت نداشته باشد عبارت است ازوحدت نوعی مثل انسان که باکثرت شخصی مثل افر ادانسان مجتمع می شود. و حدت شخصیه هرگز بااین کثرت قابل اجتماع نیست، چه آنکه و حدت شخصیه و کثرت شخصیه از آنجایی که از آمور و جودیه اند بایکدیگر متقابلند ولی و حدت نوعی و صف مفهوم و ماهیت است و تحصل خارجی ندارد .

«واماالوحدة النوعية فليست امراً وجوديا له تعصل فى الوجود ، بل اذا لوحظت المهية مجردة عن الوحدات الشخصية التى هى الهويات المينية ثبت لها وحدة وذلك انما هو من اجل ضعف الشىء فى الوجود اذالوحدة والوجود متحدان عينا متفايران مفهوما وحال الهيولى مع الصورة ايضا بتلك المثابة ـ تدبر ـ تفهم من افادات استاذ مشايخنا العظام الحكيم المؤسس آقاعلى المدرس قدس الله عقله فى حواشى الاسفار والهداية .

١ ـ شرحهداية ملاصدرا ط ك ص ١٤٥٥ .

وعدمه حتى انتهى الأمر على ذلك المنوال (١) .

واما حدیث اتحادالعرض والعرضی فیحتاج الی تحصیل ونقد له حتی ینظر الیه بعد ذلك ایخرج منهالجواب عن النقض المذكور ام لا؟

جان كلام وروح مرام در اين جملهاست كه: «فوحدتها الشخصية لا ينافى الكثرة الإنفصالية بخلاف وحدة الإتصال فان وحدة الهيولى مفهوم سلبى من من الوازم نفى الكثرة بلهو عين نفى الكثرة ووحدة المتصل معنى وجودى نفى الكثرة من انما هو من لوازمه .

ماده اگرچه درمقام ذات واحداست ولیکن بواسطهٔ انحطاط از درجات فعلیت و وجود (چون شأن آن از تحصُّل وحظ آن از وجود قوة الوجوداست) قابل اشاره نیست ابعادمقداری و تخصص بمکان وجهت معین وحصول فصل و وصل و وحدت و تعدد بالذات از برای آن ثابت نیست بلکه امور مذکور از برای آن از ناحیهٔ صورت و از جانب التجاء بصورت جسمی حاصل می شود بنابر این هیو لا از مفارقات و حقایق مجرده و ابداعیه نیست و از جواهر متفاصله که قبول تجزی و تقدر نمی نماید نیز نمی باشد و صورت بحسب و جود بالذات مقدم بر هیو لاست و لیکن بحسب و اقع و خارج چون باصورت بوجودی و احد موجودند تمام این اوصاف از برای ماده ثابت است .

(١) «الهيولى حين الإتصال لها وحدة شخصية ذاتية (بالنظر الىذاتها) ووحدة اتصالية (بالنظر الى الصورة الإتصالية) فاذا طرء الإنفصال زالت عنها الوحدة الاتصالية بدون زوال ذاتها. وهذا بخلاف الجوهر الممتد فان وحدة الإتصال فيه هى الوحدة الشخصية او مساوقة لها فلاجرم لميبق ذاتها حين الإنفصال.

فمادة الجرمين الحادثين . عندالإنفصال واحدة في ذاتها متعددة بتعددالجرمين و هي محفوظة الوجود في جميع المراتب باقية الذات في حالتي الإتصال والإنفصال غير حادثة بحدوث شيء منهما ليلزم التسلسل في موادالحادثة ١ .

ولا متكثرة بتكثر الإنفصال فيذاتها ليلزم اشتمال الجسم على الأجزاء الغير المتناهية بل

ا هر صورت نوعیه درمقام تحصل خارجی احتیاج به ماده و هیولا واستعداد وزمینه دارد ولی نفس هیولا یعنی مادهٔ اولی ابداعی است یعنی ماده ندارد ودرکلمات اهل تحقیق وارد شده است که هیولای عالم ماده و اجسام مستنداست به جهت امکانی عقل عاشر یا عقول عرضیه و ارباب انواع علی اختلاف المداهب و المشارب (وللناس فیما یعشقون مداهب) .

فنقول: مفهوم المشتق سواء كان ذاتيا لماهية طبيعية ام عرضيا غيرصادق ووضع بحسب العرف العام اوالخاص لما ثبت له مبدء الاشتقاق سواء كان ذلك المبدء عينه حتى يكون الثبوت فيه من باب ثبوت الشيء لنفسه الذي يرجع الى عدم سلبه عنها

او غيره وذلك الفير اما خارج عنه اوداخل فيه .

والدليل على اطلاق المشتق على هذه الامور الثلاثة اطلاقا شايعا قول العلامة

الزوال والحدوث والوحدة الإتصالية والكثرة الإنفصالية انما تعرض للجوهر الممتد بالذات والهيولى لايقتضى شيئاً من وحدة الجسم واثنينيته ولا مرتبة من مراتب الكثرة الجسمية ولا ايضاً تأباها...»

برخی از اعلام فن خیال کردهاند این که اهل تحصیل تصریح نمودهاند که هیولا بحسب نفس ذات جوهر غیرممتداست و باعتبار اتحاد باصورت قبول اتصال وانفصال نموده وزوال صور باعث زوال هیولا نمیشود وهیولا دارای هیولا نیست بل که از این جهت مشل مبدعات است باعتبار وجود شخص و وحدت ذات صادر از عقل مجرداست و از ناحیهٔ قبول امتداد و اسطه است از برای صدور ممتدات و صور نوعیه مثلاً.

این مسأله را متفرع ساخته است براین بحث اساسی که اهل تحقیق گفته اند: هر معلولی باید دارای مناسبت تامه بی باعلت خود باشد که از آنجهت از علت خود صادر شود چه آنکه سنخیت شرط اساسی از برای افاضه و ایجاد است موافقا لقوله تعالی: «قل کل یعمل علی شاکلته». قائلان باین قول گمان کر ده اند که هیو لا بحسب و جود خارجی مقدم است بر صورت و فصل در حالتی که امر بعکس است و فیض و جود اول بصورت و فصل میرسد و از صورت و فصل مرور نموده به جنس و ماده میرسد و نیز به نمحوه و جود هید و لا پی نبر ده اندوند انسته اند که قوه از آن جهت که قوه است با صورت باید بیك و جود موجود باشد و اینکه میگوئیم هیو لا از جواهر است و جسم مرکب است معنایش اینست که عقل و جود و احد خارجی را منحل بدو جزء جوهری مینماید ۱

۱ واین منافات با ترکیب خارجی ندارد وجسمرا درسلك بسایط وارد نمی نماید چون جهت قوه امری است واقعی و خارجی و جنس و فصل در بسایط ازیك شیء خارجی بدون جهات كثرت انتیزاع میشود ولی جسم در خارج بالفعل متكثر است و وجودی و احد دارای جهات متعدد است كه بیك و جود موجودند .

#### التفتازاني:

مفهوم الكلى يسمى كايا منطقيا ومعروضه طبيعيا والمجموع عقليا .

والقدرالمشترك بين هذه الاطلاقات الثلاثة ما ذكرناه فلا وجه لتخصيص مفهوم المشتق بالمعنى الاول كما ذهب اليه المحقق الدوانى حيث جعله عين العرض بالذات والفرق باعتبار الإبهام والتحصل كما ستعلم .

ولا بالمعنى الثانى كما افيد حيث جعل عين المعروض والفرق باعتبار اخذ الحيثية التعليلية التى هى المعروضية على انها تعليلية لاتقييدية وعدمه .

ولا بالمعنى الشالث كما زعمه اهل الكلام حيث جعلوه عبارة عن مجموع المعروض والعارض .

ومحصول الكلام ان المبدء كالبياض او النطق مثلا اذا اخذ بشرط لاشى كان عرضا او صورة .

واذا اخذ بشرط شيء كان صنفا او نوعاً .

وكذاالموصوف كالجسم اوالهيولى اذا\_اخذ بشرط لاشى، كان موضوعاً او مادة .

واذا اخذ لابشرط شيء كان عرضيا او جنسا .

واذا اخذ بشرط شيء كان صنفا او نوعا .

فجميع هــذه الاعتبارات يرجع بالـذات الىالامور الثلاثة المذكـورة اولا المتباينة الذوات المتحد كل منها مع مفهوم المشتق المطلق الصادق عليهابالذات وعلى غيرها بالعرض .

وعلى ما افصله وهو: انالبياض الحاصل لشيء مثلا اذا اخذ ذلك الشيء عينه كانالأبيض بهذاالإعتبار بعينه عرضاً مقابلا للجوهر غيرمحمول على غير البياض اصلا.

واذا اخذ ذلك الشيء غيره كان الأبيض حينيًذ معروضا للبياض غير محمول عليه بل محمولا على ذات الجسم بالعرض و على الجسم المحيث بهذه الحيثية التعليلية وعلى المركب من الجسم والبياض بالذات .

واذا اخذ ذلك الشيء اعم من نفسه ومن غيره كان حمله على كل من العارض

والمعروض بماهو معروض والمجموع منها بالذات وعلى ذات المعروض بالعرض والمعروض بالعرض وكذا من جانب الموصوف به فان الشيء الحاصل له البياض قد يؤخذ عين البياض فيكون بياضا وابيض .

وقد يؤخذ مباينا له فيكون الأبيض صادقا على معروض البياض باعتبار الذات وباعتبار آخر بالعرض .

وقديوُخذ على وجه اعم فيكون الأبيض صادقا على كل واحد من المعروض والمارض والمجموع المركب منهما صدقا بالذات وعلى ذات المعروض صدقا بالعرض .

واما ان اخذالابيض عبارة عن المجموع الحاصل من الجسم والبياض كما رآه المتكلمون فلا يصدق الأبيض عليه دون غيره .

وقس الحال فى الأمر الصورى كالنطق مثلا على ماذكرناه كلا على نظيره . واذا احطت ياحبيبى باطراف هذا المقال ؛ علمت مافى كلام صاحب الحواشى من القصور والإهمال حيث قال:

«الأبيض اذا اخذ لابشرط شيء فهو عرضى واذا اخذ بشرط شيء فهو الثوبالأبيض مثلا واذا اخذ بشرطلا شيء فهوالعرض المقابل للجوهر ،

فكما ان طبيعة الذاتى جنس ومادة باعتبارين او فصل وصورة، باعتبارين فطبيعة العرضى عرضى وعرض، باعتبارين ، وهذا هو تحقيق الفرق بين العرض والعرضى ، لا ما يتخيل من ان الفرق بينهما بالذات:». انتهى .

وعلمت ایضا عدم مدخلیة اتحادالعرض معالعرضی علیالوجه التحصیلی فی اندفاع النقص المذکور - الا ان برجع الی ماذکرنا اولا.

#### المسالة الخامسة

ان الحيثية (١) مكثرة الذات كماسمعت من حضرتكم غير مرة ويازم من ذلك ان يكون زيد مثلاً كليا .

<sup>(</sup>۱) مراد سائل ازحیثیت ، ناچار حیثیت تقییدیه است که مکثر ذات موضوع است نه حیثیت اطلاقیه (الماهیة منحیث هی لیست الاهی لاموجودة ولامعدومة...)

فانه من حيث انه حيوان مفاير له من حيث انه ناطق او كاتب او ضاحك . ويصدق على جميعها زيد مع غير التقييد فيكون امرا مشتركا بين الكثيرين فيكون كليا (1) .

#### الجواب

الحيثيات الموجودة في زيد مثلا بعضها تكون جزء ذاته وبعضها عين ذاته و بعضها، خارجة عن ذاته .

فالأولى كالجسمية والحساسية والناطقية وغيرها ، والثانية: كالزيدية ، والثالثة: كالكاتبية والضاحكية والأبيضية وغيرها وليس شى، من هذه الأمور زيد عدا زيد ، اذالشى، لايصدق على جزءه ولا على الخارج عنه .

وان جعل قيدا له حتى حصل هناك تركيب منه ومن ذلك القيد سواء كان تركيبا طبيعيا او اعتباريا .

فان المركب منه ومن ذلك القيد وان كان عين مجموع المقيد والقيد لكنه غير كل واحد منهما.

فالأشخاص المأخوذة فى زيد بعضها جزء زيد وبعضها مركب من زيد و غير زيد .

فلا يصدق على شيء من القبيلتين زيد انما زيد في الواقع امر واحد طبيعي الغير .

فمعنى قولهم: الحيثية التقييدية مكثرة للذات انها مكثرة للذات تكثيرا ، افراديا سواء كانت الأجزاء بحسب الطبيعة او بحسب الإعتيار .

فالأول: كتقييد الحيوان بالنطق الخاصل منهما الانسان،

والثانى كتقييدالجسم بالبياض الحاصل منهما الجسم الأبيض.

فان النطق والبياض مثلا جزء ان للإنسان والأبيض وكل واحد منهما علية لتعيين الجزء الآخر واتصافه بصفة كاتصاف الحيوان بالنطق والجسم بالبياض ،

<sup>(</sup>۱) ملاك كليت وجزئيت عدم لحاظ وجود در اول و التجاء مفهوم بوجود در ثانى است انواع و اقسام مفاهيم كليه درمقام اتحاد باوجود خارجى جزئى ومتشخص و آبى از صدق بر كثيريناست.

ومن – هاهنا – علم الفرق بين الحيثيتين وان كل حيثية تقييدية بشيء فهي تعليلية بشيء آخر وبالعكس كالفصل فاله علة لوجود الحيوان ومقوم لماهية الإنسان ، وكالتشخص فانه علة للطبيعة ومقرم للشخص، وكالبياض فانه علية لوجود الجسم نحوا خاصا من الوجود عرضيا لاذاتيا وجزء للماهية المركبة من الجسم والبياض وان كانت ماهية صنفية لاحقيقية .

وعلم ايضا فساد ماقاله بعضهم من: ان ما بالعرض اذااخذ بالعرض قيدا له، يصير بالذات، وذلك لأنه اذااخذ كذلك، كانالحاصل منه ومنالقيد ، شيئاً آخر ، لا هو بعينه .

مثلا: الحركة بالعرض اذا اخذ بالعرض قيدا ، وان صارت معالقيد امرا بالذات لابالعرض؛ لكن ذلك الأمر ليس حركة ، بلشيئا آخر وكذلك الموصوف بالكتابة بالإمكان اذا اخذ بالإمكان جزء للمحمول الا جهة للنسبة ، يصير المادة ضرورية ، ولكن ليست هي بعينها التي كانت اولا .

هذا ما تيسر لنا في كشف هذه المسائل والإبانة عنها، من المقال مع توزع واختلال الأحوال. فعليك يا حبيبي وفقك الله و ايانا للمعرفة والتقوى بالتأمل الصادق والتفطن الفايق، ليظهر لك جلية الحال والله ولي الجود والإفضال والله على نبيه المفضال و آله خير آل وكتب هذه الألفاظ بيده الجانية الفانية مؤلفة الفقير الى رحمة الله الملك القديم محمد المشتهر بصدر الدين بن ابراهيم اوتي كتابهما بيمينهما (1)

<sup>(</sup>۱) وقد وقع الفراغ من تصحيح هذه الرسالة التى التفها الحكيم البارع والفيلسوف الكامل افضل المتأخرين محمد بن ابر اهيم الشير ازى «رضى الله عنه يوم السابع من المحرم سنة ١٣٩٢ من الهجرة النبوية على هاجرها آلاف التحية بيد العبد الفقير المحتاج الى الله الغنى سيد جلال الدين الأشتياني .

ārā-yi falsafī-yi Mullā Ṣadrā. In this new study Āshtiyānī lists 41 works which he considers of indisputable authenticity and several others which are attributed to Mullā Ṣadrā but whose authenticity Āshtiyānī rejects categorically. In the last part of the introduction threr is an extensive discussion of Quranic commentary and problems related to it as seen by the whole Shi'ite tradition leading to Mullā Ṣadrā.

S. J. Ashtiyānī has made another important contribution in this volume to the study of Islamic philosophy in general and of Mullā Sadrā in particular. All students of Islamic thought remain in debt to him for his Herculian efforts in this field. Let us hope that he wil continue to enrich the study of later Islamic philosophy, which is finally beginning to attract the attention it deserves, with other volumes of edited texts and critical analysese and studies of their content.

Seyyed Hossein Nasr
Isfahan
2 Tīr 1352 A. H. solar
2 Jamādī al-ūlā 1393 A. H. lunar
23 June, 1973.

also in his Quranic commentaries.

The last treatise, the Ajwibat al-masā'il, consists of answers to questions posed by an unknown but apparently intimate student of Mullā Sadrā whom the master addresses in very friendly terms. This treatise also was unknown until discovered by Āshtiyānī and represents an unexpected addition to Mullā Sadrā's writings. The questions posed involve difficult philosophical and metaphysical problems such as God's will as it is related to his knowledge of things, the effusion of the force of divine love in all beings, and other matters related to the question of divine will, followed by the question of substance and its relation to accidents.

In addition to copious notes in form of commentary explaining difficult points in the text of all the three treatises, the editor has written a long introduction of 217pages on Mullā Sadrā which is a veritable book by itself. In the first part of the introduction Ashtiyānī turns once again to a consideration of the special characteristics of Sadr al-Dīn's theosophy and his criticism of other schools of philosophy especially the Peripatetic. This is followed by a new bibliographical study of Mullā Sadrā completing the editor's earlier listing in his *Sharḥ-i ḥāl wa* 

maturest form. Unfortunately, however, the work was never completed. It contains a discussion of metaphysics from ontology to mental existence (al-wujūd al-dhihnī) after which it is abruptly interrupted. This work, like the ...Shawāhid, contains only Mullā Sadrā's own views and not a discussion of other schools. It is a most precious testament of Sadr al-Dīn's metaphysical doctrines and an important addition to the known corpus of his writings.

The second treatise in this trilogy, the Mutashabihāt al-Qur'ān, is one of Mullā Sadrā's basic works on the Qur'ān known until now only in manuscript form and edited critically for the first time here. It contains an extensive discussion of the meaning of muḥkam and mutashābih verses, the difference between tafsīr and ta'wīl and the esoteric meaning of the Qur'ān as seen by people of inner vision and inspiration. Altogether the treatise is one of the best available on the method and approach toward Quranic commentary followed by Sufis and gnostics and shows clearly the relationship between metaphysics and the revealed text which constitutes a basic aspect of Mullā Sadrā's theosophy and is to be found

the author's death. Yet it is mentioned in the Shawāhid which was certainly written long before that date.

the vast output of this remarkable Safavid sage much remains to be accomplished before all his writings see the light of day in well edited form.

S. J. Ashtiyānī, the indefatigable professor of Islamic philosophy at Mashhad University, addresses himself to this task in the present volume and makes available for the first time in a carefully edited form three of Mullā Sadrā's writings, two of which - the first and third in this volume - were in fact never known before even to students of Mullā Sadrā's works. S. J. Āshtiyānī has made use of the best manuscripts available in each case bringing also to his edition of these texts his unmatched familiarity with the other writings of Mullā Sadrā and of Islamic philosophy in general. The result is the three texts presented here which are critically edited and reliable in every way.

The first of the three treatises, al-Masā'il al qudsiyyah, also entitled al-Hikmat al-muta'āliyah, has been referred to by Mullā Sadrā in his al-Shawāhid al-rubūbiyyah but was unknown until discovered by Professor Ashtiyānī in Mashhad. It is one of the master's last works, perhaps his very last, (3) which contains his teachings in their

<sup>(3)-</sup> Mullā Ṣadrā had the habit of returning to works already written and making additions to them including reference to works of later composition. al-Masā'il al-qudsiyyah was composed in 1049 (A.H.), a year before

# **Preface**

- S. J. Ashtiyānī continues in this volume to add yet another major opus to his studies and editions of the works of Islamic philosophers especialy Sadr al-Dīn Shīrāzī (Mullā Sadrā to whom he has devoted the greater part of his writing. (1) Thanks mostly to him and a few other scholars most of Mullā Sadrā's writings are now available in easily accessible editions. (2) Yet, because of
- (1)-The earlier works of Ashtiyānī concerning Sadr al-Dīn Shīrāzī include the edition of his al-Mazāhir al-ilāhiyyah, Mashhad, 1380; Lāhijānī's commentary upon his Mashā'ir, Mashhad, 1964/1384; and Sabziwārī's commentary upon his al-Shawāhid al-rubūbiyyah, Mashhad, 1967/1387. He has also discussed Mullā Sadrā extensively in his Anthologie des philosophes iraniens, vol. 1, Tehran Paris, 1972; being composed with H. Corbin and has devoted a separate work to Sadr al-Dīn under the title Sharḥ-i ḥāl wa ārā-yi falsafī-yi Mullā Sadra, Mashhad, 1381.
- (2)- For those not acquainted with Persian a critical study of Mullā Sadrā's bibliography and edited works can be found in chapter II of S. H. Nasr's forthcoming Sadr al-Dīn Shīrāzī and his Transcendent Theosophy.

# **Three Treatises**

# al . Masā'il al . qudsiyyah Mutashabihāt al . Qur'ān Ajwibat al . masā'il

by

SADR AL-DĪN SHĪRĀZĪ

edited with introduction and noted

by

SEYYID JALĀL AL-DĪN ĀSHTIYĀNĪ

English preface by

SEYYED HOSSEIN NASR

Mashhad University Press

1392 / 1973